









إن كنت حقا مؤمنا بقدر الله فلا تحزن فالله معك.

لا تحـزن؛ فالحـزن ينقبـض معـه القلـب، ويتلاشـى معـه الأمـل، وتشـقى بـه الـروح.

لا تحزن؛ لأن الحزن إزعاج من الماضي، وخوف من المستقبل وهو يذهب عليك يومك.

لاتحزن؛ لأن الحزن يَسرُّ العدو، ويغيظ الصديق، ويشمت بك الحاسد، ويفرح علىك الحاقد.

لا تحزن؛ لأن الحزن مخاصمة للقضاء، ونقمة على النعمة.

لا تحـزن؛ لأن الحـزن لا يـرد مفقـودا، ولا يبعـث ميتـا، ولا يـرد قـدرا، ولا يجلـب نفعـا.

لا تحـزن؛ فالحـزن مـن الشـيطان. لا تحـزن؛ فالحـزن يـأس جاثـم، وفقـر حـاضر، وقنـوط دائـم، وإحبـاط محقـق، وفشـل ذريـع.



## عناصر الموضوع

| ٤  | انتشار الشعور العام بالحزن في زماننا                    |
|----|---------------------------------------------------------|
| 0  | معنى الحزن                                              |
| 7  | ورود الحزن في القرآن والسنة                             |
| Λ  | الحزن مشاعر طبيعية                                      |
| 9  | الحزن جزء من المشاعر التي نعيشها                        |
| II | الأسباب الجالبة للحَزَّن                                |
| ır | للحزن آثار وأضرار على النَّفس والبدن، ومن ذلك           |
| Im | لا ينبغي للمؤمن أن يستسلم للحزن                         |
| Ιε | دعاء الرسول عند الضيق                                   |
| Ι٦ | الحزن يعرض لخواص الخلق مثل الأنبياء والصديقين           |
|    | الحزن ذلك الزائر الثقيل                                 |
| ΓΙ | قاعدة عظيمة للثبات وقت الحزن ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ مَحَـنًا ﴾ |
| ro | عظمة أثر ذكر الله على المحزون                           |
| ٢٧ | فتنزُّل السكينة أمر ناتج عن الذكر                       |
| r9 | الحذر من تجدد الحزن في النفس                            |
| ٣١ | إن العاقبة للمؤمنين                                     |
| μμ | لا تستسلم وإن أحاطت بك الأحزان                          |
| РО | لا تستسلم حتى وإن قربت نهايتك إن الله معك               |
|    | علاج الحزن                                              |
| ٤٢ | لا تحزن والله ربك                                       |
| £# | أخيرا                                                   |



#### انتشار الشعور العام بالحزن في زماننا



في سنواتنا الأخيرة، كَثُرت الهُمُوم وَالغُمُومِ، وَاستِولتُ الأَحزَانِ عَلَى القُلُوبِ، وَيَحْدُرُ الْخَوْدِ في وَاقِعٍ مُتَضَارِبٍ مَرِيجٍ، يَـكثُرُ فِيـهِ فَسَلُ الإِنسَانِ في تَحقِيقِ أَهدَافِهِ، وَتَتَعَدَّدُ العَوَائِقُ دُونَ بُلُوغِهِ غَايَاتِهِ، عَـدَا مَا جُبِلَت عَلَيهِ الدُّنيَا مِن كَبَدٍ وَمَشَقَّةٍ، وَمَصَائِبَ تُصَبِّحُ النَّاسَ وَتُمَسِّي عليها جُبِلَت عَلَيهِ الدُّنيَا مِن كَبَدٍ وَمَشَقَّةٍ، وَمَصَائِبَ تُصَبِّحُ النَّاسَ وَتُمَسِّي عليها ورغـم التقـدم الـذي تعيشـه البشريـة، إلا أننـا نعيـش عـصر الأحـزان، فكلمـا التقيت بصديق أو قريب شكى لك أحزانه وآلامـه. والمؤمـن لا يحع الأحـزان تسيطر عليـه؛ لأنـه يعلـم أن لـه ربـا يفـرج الهمـوم والكـروب فأقـول لـك أخي الموحـد لا تحـزن فـإن الله معـك نـاصرا ومؤيـدا ومعينـا.

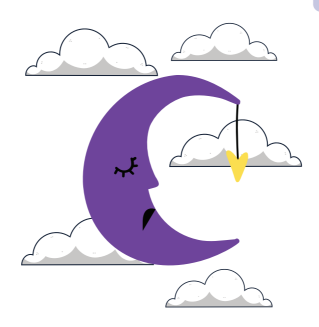
الإنسان في العادة يتأثر بما يحيط به، ويكون أسير اللحظة التي تمر به، وقليل منهم من يبسط نظره فيستبصر ببصيرة شفافه نقية معتمدة على الإيمان يرى خلف هذا المشهد المادي المحيط أمور يقدرها الله -سبحانه وتعالى- عليه، فيذكر الله ويطمئن بأن الله الـذي يشـفى مـن الأمـراض



وهو الذي يُذهب الهموم ويُفرج الكروب وهو الذي يرزق ويقضي الحوائج. إنه مهما شعر المسلم ون بالهوان والضعف، أو أحسوا بالهزيمة أو حصلت لهم أي مصيبة، أو وجدوا من العدو غضاضة أو استضعافا؛ فإنه لا يجوز أن يسلمهم ذلك الشعور إلى أن تحيط بهم الأحزان وتقيدهم الأشجان، أو تقعدهم عن بذل الأسباب لإزالتها والتخفيف من أثرها، قال -تعالى- في ثنايا ما ذكره مما أصاب المسلمين من ضعف وهزيمة، مشجعا لهم ومقويا لعزائمهم ومنهضا لهممهم يقول الله تعالى:

﴿ وَلَا تَهِنُواْ وَلَا تَحْزَنُواْ وَأَنتُمُ ٱلْأَعْلَوْنَ إِن كُنتُم مُّؤْمِنِينَ ۞ ﴾[آل عمران: ١٣٩].

## معنى الحزن



الحزن هو ألم يشعر به الإنسان ويتعلق بما مضى من أفعال ندماً على ارتكابها بعد فوات الأوان، والخوف يتعلق بأمور مستقبلية يتوجس منها الإنسان وينتظر وقوعها، فيكون مهموما فيؤدي بـه ذلـك إلـى الضعـف والوهـن.



## ورود الحزن في القرآن والسنة





كما في الحديث الحزن مقرون بالهم والغم: وقد كان النبي عَلَيْ يستعيذ بالله فيقول: «اللَّهُمَّ إِنِّي أَعُوذُ بِكَ مِنْ الْهَمِّ وَالْحَزَنِ وَأَعُوذُ بِكَ مِنْ الْعَجْزِ وَالْكَسَلِ وَأَعُوذُ بِكَ مِنْ غَلَبَةِ الدَّيْنِ وَقَهْرِ وَالْكُسَلِ وَأَعُوذُ بِكَ مِنْ غَلَبَةِ الدَّيْنِ وَقَهْرِ الرِّجَال»...

وعلمنا أن نقول ذلك إذا أصبحنا وإذا أمسينا، يذهب ما بنا من الهم والحزن ومن كان الله معه لا ينبغي أن ينال منه هم ولا وهن يقول الله تعالى: ومن كان الله معه لا ينبغي أن ينال منه هم ولا وهن يقول الله تعالى: و وَلَا تَهِنُواْ وَلَا تَحَزَوُواْ وَأَنتُمُ الْأَعْلَوْنَ إِن كُنتُم مُّوَّمِنِينَ ﴿ وَالله معران: ١٣٩] ويقول سبحانه: ﴿ فَلَا نَهِنُواْ وَتَدْعُواْ إِلَى السَّلِم وَأَنتُمُ الْأَعْلَوْنَ وَاللّه مَعَكُم وَلَن يَرَكُمُ الْمَعْمَلُ وَلَى الله معنا)، وذهاب الحزن نعمة عظيمة الحَمَلَكُونَ وَالله تعالى: ﴿ وَقَالُواْ يَحَمَلُ كُونَ الله تعالى: ﴿ وَقَالُواْ يَحَمَدُ الله عليها كما حمده أهل الجنة: يقول الله تعالى: ﴿ وَقَالُواْ الله تعالى: ﴿ وَقَالُواْ الله تعالى: ﴿ وَقَالُواْ الله تعالى الله تعالى الله تعالى الله تعالى الله تعالى الشيطان أن يحزن العبد المؤمن ليقطعه عن عمله، ويوقفه عن فعل الخير قال الله تعالى: ﴿ إِنَّمَا ٱلنَّجُوكِ مِنَ ٱلشَّيَطُنِ لِيَحَزُنَ ٱلّذِينَ الله تعالى: ﴿ إِنَّمَا ٱلنَّجُوكِ مِنَ ٱلشَّيَطُنِ لِيَحَزُنَ ٱللّذِينَ الله تعالى: ﴿ إِنَّمَا ٱلنَّجُوكِ مِنَ ٱلشَّيَطُنِ لِيَحَزُنَ ٱللّذِينَ الله تعالى الله ويوقفه عن فعل الخير قال الله تعالى الله تعالى الله ويوقفه عن فعل الخير قال الله تعالى الله تعالى الله ويوقفه عن أَلْمَا الله ويوقفه عن في المؤلُولُ الله ويوقفه عن في الله الله الله الله الله تعالى الله ويوقفه عن في المؤل الله ويوقفه عن في المؤل الله ويوقفه المؤل الله ويول الشيط المؤل الله ويوقفه المؤل الله ويوقفه المؤل الله ويول الله ويول الله ويول الله ويول المؤل الله ويول الله ويول الله ويول المؤل الله ويول الله ويول الله ويول ويول المؤل المؤل الله ويول اله المؤل المؤل الله ويول المؤل الله ويول المؤل الله المؤل المؤل المؤل المؤل المؤل المؤلق المؤل المؤلق المؤل المؤلك المؤل المؤل المؤلق المؤلك ا

<sup>(</sup>۱) الراوي: أنس بن مالك | المحدث: البخاري | المصدر: صحيح البخاري الصفحة أو الرقم: ٣٨٩٣ | خلاصة حكم المحدث: [صحيح]

## الحزن مشاعر طبيعية



إن الحزن أمر طبيعي في الإنسان وهو مـن الأحـوال الثمانيـة التي تعتريـه وتعترضه ولكنها لا تدوم، ويجمعها قول من قال

ثمانيـة تجـري علـى النـاس كلهـم وكل امـرئ لا بـد يلقـى الثمانيـة سرور وحـــزن واجــتمـــاع وفــرقـــة وعسر ويسر ثــم ســقم وعافيــة



#### الحزن جزء من المشاعر التي نعيشها



الحزن جزء من مجموعة متنوعة من المشاعر التي نعيشها، والسماح لنفسك بالشعور به وتقبله يمكن أن يكون خطوة هامة نحو التعافي منه. الحزن جزء طبيعي من الحياة ومن تجاربنا كبشر. إدراك الحزن وقبوله أمر مهم جدا، فهو يساعدنا على التعامل مع المشاكل والصعوبات بشكل صحيح ويسمح لنا بالشعور بما نشعر به بدلا من كبته، عندما نسمح لأنفسنا بالشعور بالحزن ونقبله، يمكن أن يكون لدينا فهم أعمق لمشاكلنا ونتمكن من إيجاد طرق أفضل للتعامل معها؛ إنما مشكلة كبت المشاعر هي أنها قد تزيد من تعقيدات الموقف وتزيد من مستوى الإجهاد النفسي؛ لذلك قد تأتي موجة حزن عابرة تزورك فجأة وتغزو حياتك، تأتي بأسباب

ξίο

دنيويـة ظاهرة وأحيانـا دون أسباب، تمـر علـى روحـك كغيمـة سـوداء ثقيلـة الحمل، تهطل بداخلك رغما عنك، فتنطفئ معها روحك وتخفت مشاعرك ويضيــق فكــرك ولا تفتــأ تبحــث عــن ذلــك القبــس الــذي أدى إلــي إشــعال نارها في جوفك! وقد تــــزوي بــين ظلماتهــا بعيـــدا عــن العالــم لفـــّرة حتــي تتجاوزك بهدوء فتعود حياتك إلى مجراها الطبيعى وكأن شيئا لـم يكـن! لـذا، مـن الـضروري أن نمـر بعمليـة تقبـل للحـزن باللجـوء إلـى الله سـبحانه وتعالى وسـؤاله الفـرج، والثقـة بـه، بـأن الله -سـبحانه وتعالى- هـو الـذي يتولى أمرنـا، والدنيـا دار اختبـار فلابـد مـن الصـبر وحسـن الظـن باللـه ..وإنـه حين يُنهَى المؤمـن عـن الحـزن ويدعـى إلـى تجـاوزه؛ فإنـه لا يقـال لـه اخـرج عـن طبيعتـك وجبلتـك، وخالـف فطرتـك وخلقتـك، ولكـن المنهـى عنـه والمذموم، هو ما ينتج عن الحزن من آثار غير محمودة، وتصرفات تتنافي مع مقاصد الشريعة: من سوء الظن بالله أو التعدى على حدوده، أو ذَمٍّ للقضاء والقدر، أو عدم رضا بما جرى بـه القلـم بـإرادة الحكيـم الخبـير، أو يـأس وقنـوط وكـف اليـد عـن العمـل، أو قعـود وتراجـع عـن العطـاء والبخل، أو حـزن علـي مـا نقـص مـن عطايـا الدنيـا أو فـات مـن شـهواتها مع عدم اهتمام بالدين، أو ما ضاع من فرائضه أو انتهك من حرماته.



#### الأسباب الجالبة للحزن



المصائب في الدنيا، كفقد عزيز، أو حبيب، أو فقر، أو مرض، أو ظلم، أو غير ذلك. ومـن الأسباب أيضـا: عـدم القـدرة على مواجهـة الضغـوط الحياتيـة واليومية، والمبالغـة في الاهتمـام بصغائـر الأمور وسفاسـفها.

و أن مـن أعظـم الأسباب الجالبـة للحـزن: الإعـراض عـن طاعـة الله -تعالىومعصيته، فالعاصي والبعيد عن الله، قلبه قاس، وصدره ضيق وحزنه مستمر.
والشيطان يسلط الأحزان على الإنسان، ليشغل فكره ويشل عقله، ويصل
به إلى اليأس والقنـوط؛ فيضل بذلك عما خلق له، ولا يركز جهده في اتخاذ
قراراته ولا في البحث عـن حـل لمشكلاته، بـل يزداد تخبطا وتشتتا، ويخطئ
في حـق نفسـه وحـق مـن حولـه، بـل وفي حـق ربـه وخالقـه، الـذي بيـده كل
شيء، وإليـه يرجع كل شيء.



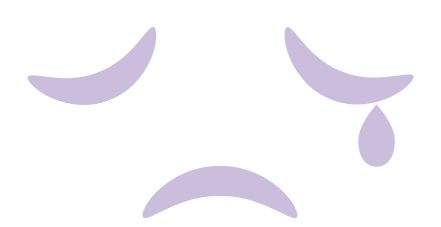
#### للحزن آثار وأضرار على النفس والبدن، ومن ذلك



- ١- أنه يضعف الإيمان واليقين، ويصرف القلب عن التعلق بالله جل وعلا.
- ٢- أنه يسبب لصاحبه ضيق الصدر، وكثرة التفكير والوساوس والخطرات المضرة.
- ٣- أنه يهلك نفس صاحبه، فكلما تكالب الحزن على قلب العبد ضاق ذرعا بحياته.
- 3- أنه يفتر العزائم، ويسبب الضعف، ويثبط صاحبه عن السعي في مصالح
   أمور دينه ودنياه وآخرته.
- ٥- أنه يسبب الكثير من الأمراض النفسية والعضوية، التي تضر البدن وتضعف العقل، وتقلب الحياة الطيبة إلى حياة تعيسة؛ كالصداع، وآلام الظهر والرقبة وغيرها، واضطرابات النوم، وفقدان الشهية، وضعف الجهاز المناعي، والتعب والإرهاق، والخمول، وبعض أمراض القلب، وبعض مشاكل الجهاز الهضمي، والقولون العصبي، وبعض الأمراض العصبية، كالاكتئاب واللامبالاة.



## لا ينبغى للمؤمن أن يستسلم للحزن



هنــاك الكثـير مــن المواقــف والأسـباب التـي تواجـه الإنســان خــلال يومــه، وتجعلــه ينغمــس فـي حالــة الحــزن، قــد تكــون المشــاكل الطفيفــة التـي تواجهها العائلـة أو الضيـاع والضبابيـة التـي يشعر بهـا الإنسـان عنـد التوقـف فـي منتصف طريـق الحيـاة، لكن بعد القبـول والتسليم الكثير مـن الأمـور لـن تعـد تحزنــك منهـا مثلا، فـراق الأصدقـاء القدامـى، التنمـر فـي مرحلـة الدراسـة. الـذي تعلمتـه أن كل شيء أحزننـا وأخـذ حـيز مــن طاقتنـا ومشـاعرنا هو ناتـج مـن عـدم رضانـا بمـا يجـري، لذلـك سمحنا لـكل أشكال الحـزن أن تدخـل قلوبنـا. ولابـد من معرفة أن:

هذه الحار دار مرور وغرور، يعطي الله منها المؤمن والكافر، ويمد من عطائها البر والفاجر، ويداول الأيام فيها بين الناس، وسنة المدافعة فيها قائمة ومستمرة، يـوم لهـذه الطائفة ويـوم لتلك، ويـوم يتسع الـرزق فيـه ويـوم يضيـق، وحينـا يعافـى العبـد وحينـا يبتلـى، ارتفـاع وانخفـاض، وشـفاء وأمراض، ويـسر وعـسر يتعـاوران، وسراء وضراء تتبـادلان، غـير أنهـا دار منقضية أيامها، فانيـة لذاتها، زائلـة بحلوهـا ومرهـا، ماضيـة بخيرهـا وشرهـا، راحلـة بزينهـا



وشينها، بخلاف الدار الآخرة؛ فإنها خالصة للذين آمنوا، قال الله تعالى: 
﴿ قُلْ مَنْ حَرَّمَ زِينَةَ اللَّهِ الَّتِيَ أَخْرَجَ لِعِبَادِهِ وَالطَّيِبَتِ مِنَ ٱلرِّزُقِ قُلْ هِي لِلْذِينَ ءَامَنُواْ فِي ٱلْحَيَوةِ ٱلدُّنْيَا خَالِصَةَ يَوْمَ ٱلْقِيكَمَةً كَذَلِكَ نُفَصِّلُ ٱلْآيكَتِ لِقَوْمِ لِللَّهِ مَا لَوْنَ اللَّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللللّهُ الللللّهُ اللللللللّهُ اللللللّهُ اللللللّهُ الللللللّهُ

#### دعاء الرسول عند الضيق



يبحث كثير من الناس عن دعاء الرسول عند الضيق لما يتعرضون له من ضيق فى الصدر ومشقة وتعب فى الحياة، فلا يجدون ملجئا سوى التوجه إلى الله بدعاء الرسول عند الضيق ليخلصهم من مخاوفهم ويشرح صدورهم ويطمئن قلوبهم، والله سبحانه وتعالى هو القادر على خلاصنا مما نحن فيه من حزن وضيق وهم؛ لذلك علينا أن نحسن الظن به ولا نيأس ولا نقنط من رحمته.



#### من أدعيه الرسول ﷺ لزوال الحزن:

أن رســول الله ﷺ كان يقــول عنــد الكــرب: لا إلــه إلا الله العظيــم الحليــم، لا إلــه إلا الله رب الســموات ورب الأرض، ورب العــرش العطيــم، لا إلــه إلا الله رب الســموات ورب الأرض، ورب العــرش الكريــم®.

حديث أبي سعيد الخدري قال: دخل رسول الله صلى الله عليه وسلم ذات يوم المسجد، فإذا هو برجل من الأنصار يقال له أبو أمامة، فقال: يا أبا أمامـة؛ ما لي أراك جالسا في المسجد في غير وقت الصلاة؟ قال: همـوم لزمتنى وديون يا رسول الله، قال: أفلا أعلمك كلاما إذا أنت قلته أذهب الله عز وجل همك وقضى عنك دينك؟ قال: قلت: بلى يا رسول الله، قال: قل إذا أصبحت وإذا أمسيت: اللهم إنى أعوذ بك من الهم والحزن، وأعوذ بك من العجز والكسل، وأعوذ بك من الجبن والبخل، وأعوذ بك مـن غلبة الدين وقهر الرجال، قال: ففعلت ذلك فأذهب الله عز وجل همى، وقضى عنى دينى "). ولقد أرشد النبي علي من أصابه الحزن إلى هذا الدعاء الجميل، فقال علي الله الله الله الماء الجميل الماء «ما أصاب أحدا قط هم ولا حزن فقال: اللهم إنى عبدك وابن عبدك ابن أمتك، ناصيتي بيدك، ماض فِيَّ حكمك، عدل فِيَّ قضاؤك، أسألك بكل اسم هو لك، سميت بـه نفسك، أو علمتـه أحـدا مـن خلقـك، أو أنزلتـه فـى كتابك، أو استأثرت بـه فـي علـم الغيـب عنـدك، أن تجعـل القـرآن ربيـع قلبـي، ونـور صـدرى، وجـلاء حزنـى، وذهـاب همـى، إلا أذهـب الله همـه وحزنـه، وأبدلـه مكانـه فرحـا» قـال: فقيـل: يـا رسـول الله، ألا نتعلمهـا؟ قـال: «بلـى، ينبغى لمـن سمعها أن يتعلمها™.

<sup>(</sup>۱) الراوي: عبدالله بن عباس | المحدث: البخاري | المصدر: صحيح البخاري | الصفحة أو الرقـم: ٦٣٤٦ | خلاصة حكم المحدث: [صحيح] | التخريج: أخرجه مسلم (٢٧٣٠) باختلاف يسير.

<sup>(</sup>٢) الـراوي: أبـو سـعيد الخـدري | المحـدث: السـيوطي | المصـدر: الجامـع الصغـير: ٢٨٦٤ | حكـم المحـدث: صحيح.

<sup>(</sup>٣) الصفحة أو الرقم: ١٩٩ | خلاصة حكم المحدث: صحيح

التخريج: أخرجه أحمد (٣٧١٢) واللفظ له، وابن حبان (٩٧٢)، والطبراني (٢١٠/١٠) (١٠٣٥٢) باختلاف يسير.

#### الحزن يعرض لخواص الخلق مثل الأنبياء والصديقين



قـال الشـيخ السـعدي -رحمـه الله-: أن الحـزن قـد يعـرض لخـواص عبـاد الله مـن الصديقـين، مـع أن الأولـى ـ إذا نـزل بالعبـد ـ أن يسـعى فـي ذهابـه عنـه، فإنـه مضعـف للقلـب، موهـن للعزيمـة.. ".

فذلك الحزن لم يسلم منه خير البشر على فما بالك بحالنا نحن البشر الضعفاء أيتركنا دون عبور! ما دمت أحد ساكني كوكب الأرض فحتما ستمر



<sup>(</sup>۱) الراوي: أبو هريرة | المحدث: البخاري | المصدر: صحيح البخاري الصفحة أو الرقـم: ١٣٤٧ | خلاصـة حكـم المحدث: [صحيح] التخريج: أخرجـه البخاري (١٣٤٧) واللفـظ له، ومسـلم (٢٧٠٧)

<sup>(</sup>۲) [تفسير السعدي:۳۳۸].

بك تلك السحابة الشاحبة يوما ما، ستحزن وتتألم، ستعيش تجارب قاسية وحياة مزدحمة بالمشاعر المتشابكة، فما أصعب أن تخفي مشاعر الحزن وتدعى القوة وداخلك بركان هائج لو وجد ثقبا صغيرا لأذاب الكون بأكمله.

#### الحزن ذلك الزائر الثقيل



كلنا بشر معرضون للأحزان بين الفينة والأخرى.

فيا كل محزون: فكر الآن ببلايا ابتليت بها، فجثم بسببها الهم على صدرك، واستوطن الحزن قلبك!

أتريد تسلية لحزنك، وبلسما يعالجك في همك؟!

أن تعتبر بما جرى لنبيك ﷺ فهو الذي كان يستعيذ بربه من الهم والحزن، ولذا كان دائم البِشْر، كثير التبسم، مع أن الأحزان كثيرة الزيارة له في حياته ولكنها لم تجد لها وطنا في قلبه.

فقد زارته الأحزان في طفولته عندما ماتت أمه أمام ناظريه وعمره ست



سنوات، وزارته الأحزان يـوم مـات جـده عبـد المطلب وعمـره ثمـانِ سنوات، وزارتـه الأحـزان يـوم توفي عمـه أبـو طالـب، وبعـد ثلاثـة أيـام توفيـت زوجـه خديجـة، حتى سمي ذلك العـام: عـام الحـزن، وزارتـه الأحـزان يـوم فجع بعمـه حمـزة فـي أحـد، وزارتـه الأحـزان يـوم فجع بدفـن ستة مـن أبنائـه وبناتـه، فـكان يجلـس على شفير القـبر وعينـاه تذرفـان.

ولقد خرج ﷺ مطاردًا من قومه يقتفون أثره، يغرون الناس بالجوائز إن هم قبضوا عليه أو عرفوا مكانه، يخرج ﷺ وصاحبه أبو بكر ﷺ لينزلا في غار ثور، ويصل المشركون عند باب الغار لتبدأ القصة.

وقف المشركون بمقربة منهما وقد انكشفا أمام أعين عدوهما، لا يفصلهم عن الوصول إليهما إلا بضعة أمتار، وهنا يحزن أبو بكر ويخاف، ليس بسبب خوف متجذر في نفسه؛ وكان حزنه على النبي والخوف لي مصير دينه وعقيدته، وهنا يعالج النبي الحال، فيجبر قلب أبي بكر ليهدأ ويتماسك، فيقدم له قاعدة لا يجوز لمن يعيش في ظلها أن يتسرب الحزن إلى قلبه أبدا، هذه الكلمة الجميلة الشجاعة إبا بكر: ما ظنك باثنين، الله ثالثهما والها وهو في الغار مع صاحبه أبي بكر الصديق وقد أحاط بهما الكفار، وقد جاء في الصحيحين من حديث أنس، عن أبي بكر في قال: نظرت إلى أقدام المشركين على رؤوسنا ونحن في الغار فقلت: «يا رسول الله: لو نظر أحدهم إلى رجليه لأبصرنا»! ينطق الرسول في في موقع المحنة، وهي محنة عظيمة تعجز الكلمات عن وصفها والإتيان بحقها: «يا أبا بكر: ما ظنك باثنين، الله ثالثهما؟» ".

من اعتصم بالله تعالى كفاه عمن سواه؛ فهو نعم الناصر، ونعم المعين، ومعيته تعالى هي المعية الحقيقية، وما سواها معية كاذبة زائفة، وكان صلى الله عليه وسلم إمام المتوكلين على الله تعالى، يعلم أنه ناصر عبده، وأنه معه بنصره وقدرته وحمايته في كل وقت وحين.

<sup>(</sup>۱) المصدر: صحيح البخاري الصفحة أو الرقم: ٣٦٥٣.

وفي هذا الحديث يروي أبو بكر الصديق في أنه لما اقترب المشركون من النبي صلى الله عليه وسلم وأبي بكر رضي الله عنه، وهما في غار ثور أثناء هجرتهما إلى المدينة، وخشي أبو بكر في من رؤيتهم لهما لقربهما الشديد؛ قال للنبي في «لو أن أحدهم نظر تحت قدميه لأبصرنا»، فقال له الشديد؛ قال للنبي علا أبا بكر باثنين الله ثالثهما؟!» أي: ما تظن أن يكون حالنا والله تعالى معنا بنصره ولطفه؟! فإنه قادر على صرفهم عنا، وتبليغنا مرادنا بفضله ورحمته، وهذا ما حصل، فنعم حسن الظن برب السموات ورب الأرض رب العرش العظيم! وقد أشار القرآن إلى ذلك في قوله تعالى: ﴿ إِلَّا تَنْصُرُوهُ فَقَدَ فَصَرَهُ اللّهُ إِذْ أَخْرَجَهُ ٱلّذِينَ كَفَرُواْ ثَانِيَ ٱثَنَيْنِ إِذْ هُمَا فِي ٱلْمَارِ إِذْ يَعُولُ لِصَحِبِهِ عَلَا شَهُ مَعَنَا في التوبة: ٤٠].

وهذا الحديث مما دل القرآن على معناه قالها قوية في حزم، عند قوله تعالى: ﴿ إِلَّا سَنَصُرُوهُ فَقَدْ نَصَرَهُ اللّهُ إِذْ أَخْرَجَهُ اللّذِينَ كَفَرُواْ ثَانِيَ النّيْنِ الْمَنْ إِذْ هُمَا فِي الْغَارِ إِذْ يَعُولُ لِصَحِيهِ لَا تَحْزَنُ إِنَّ اللّهَ مَعَنَا فَأَنزَلَ اللّهُ سَكِينَتَهُ وَ الْغَارِ إِذْ يَعُولُ لِصَحِيهِ لَا تَحْزَنُ إِنَّ اللّهَ مَعَنَا فَأَنزَلَ اللّهُ سَكِينَتَهُ وَ عَلَيْهِ وَأَيَّدَهُ بِجُنُودٍ لَّمْ تَرَوْهَا وَجَعَلَ كَامِمَةَ اللّذِينَ كَفَرُواْ اللّهُ فَاللّهُ فَا اللّهُ عَزِيزُ حَكِيمٌ ﴿ ﴿ ﴾ [التوبة: ٤٠]. هذا هو الشعار الذي يجب على كل واحد منا أن يلتزم به، وأن يعيش على مقتضاه، إن هو أراد السكينة في دنيا الضوضاء، والتأييد في عالم الخذلان. قال ابن القيم -رحمه الله-: «ولم يأت الحزن في القرآن إلا منهيا عنه، أو منفيا، فالمنهي عنه كقوله -تعالى-: ﴿ وَلَا تَهِنُواْ وَلَا تَحْزَفُواْ وَأَنتُهُ الْأَعْلَوْنَ منفياً مَا اللهُ وَلَا تَحْزَفُواْ وَأَنتُهُ الْأَعْلَوْنَ وَلَا تَحْزَفُواْ وَأَنتُهُ اللّهُ عَلَيْ إِلّا بِاللّهِ عَلَى اللّه عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ وَلَا تَعْرَفُواْ وَالْتَهُ اللّهُ عَلَوْنَ مَنْ مُؤُومِينَ ﴿ وَلَا تَكُولُ اللّهُ اللّه عَلَيْ اللّهُ وَاللّهُ اللّه عَلَيْ اللّه عَلَيْ اللّه عَلَيْ اللّه عَلَيْ اللّه عَلَيْ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ مَعَنَا ﴿ وَلَا تَكُونُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّه اللّه اللّه اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللللّهُ اللللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ

والمنفي كقوله: ﴿ قُلْنَا ٱهْبِطُواْ مِنْهَا جَمِيعاً ۖ فَإِمَّا يَأْتِينَكُم مِّنِي هُدَى فَمَن تَبِعَ هُدَاىَ فَلَا خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحَزَنُونَ ۞ ﴾ [البقرة: ٣٨]، وسر ذلك: أن الحزن



يقطع العبد عن السير إلى الله، ولا مصلحة فيه للقلب، وأحب شيء إلى الشيطان أن يحزن العبد ليقطعه عن سيره، ويوقفه عن سلوكه» ال

الحَزَنُ لا يَردُّ مفقودًا، ولا يَجلِبُ نفعًا، ولا يَبْعثُ ميتًا، ولا يَردُّ قضاءً ولا قدرًا، بل يَسرُّ العدوُّ، ويُشمتُ الحاقدَ والحاسدَ، ويُذكِّرُ بالماضي الأليمِ.

وإن كنـت تشـكو بعـض الآلام فهنـاك آخـرون يتوسـدون الأسرة البيضـاء لا يسـتطيعون القيـام، وإن فقـدت ولـدا فسـواك فقـد الكثـير، وإن كنـت لا تجـد بعـض الطعـام فغـيرك لا يجـد كـسرة خـبز يأكلهـا.

وبعض الناس تراهم دائمي الحزن، عمت حياتهم الكآبة وأصابتهم الأمراض العضوية والنفسية، والله يقول لنا في القرآن لا تَحزنُوا على ما فاتَكمْ، ولا ما أصابَكُم؛ فإن ذلك لا يرد قضاء الله، فكل بلاء يمضي، وكل مرض يزول، وكل سقيم يعافى، وكل مصاب يؤجر، وكل دين يقضى، وكل محبوس يفك أسره، وكل غائب يقدم على أهله، والذي خلق العباد، هو الذي يملك لهم السعادة والشقاء.

ومن كان الله معه لا ينبغي أن يحزن على ما فات، ولا أن يخاف على ما هو آت، يقول الله تعالى: ﴿ يَكِبَادِ لَا خَوْفُ عَلَيْكُمُ الْيُوْمَ وَلَا أَنتُمْ تَحُزَوُنَ ۞ [الزخرف: ٦٨] الدنيا دار ابتلاء وامتحان، وحزن وهم وغم؛ إلا ما كان فيها من محبة الله والإيمان به وتعظيمه وإجلاله وطاعته والتعلق به وحسن التوكل عليه، وتفويض كل الأمور إليه، ومن كان الله معه في كل حاله كان أطيب الناس عيشا، وذهبت عنه الهموم والغموم والأحزان، ومن كان بعيدا عن الله كان أشقى الناس.



## قاعدة عظيمة للثبات وقت الحزن ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ مَعَـنَا ۞ ﴾



إن الآية الكريمة: ﴿ لَا حَكَزَنُ إِنَّ اُسَّهَ مَعَـنَا ۞ ﴾ [التوبة: ٤٠]، هي قاعدة نرى أثرها واضحا جليا في حياة النبي ﷺ كان مع الله في الـسراء فـكان الله معـه في العلانيـة.

نعم؛ كان نبيك على يحزن، لكن كيف حاله مع الحزن؟

كان يتفاعل مع حزنه تفاعلا فطريا، فيظهر أثره على وجهه ﷺ، وكان يُعبَّرُ عن حزنه بدمع العيون، تسيل على وجهه المضىء.

عندما دخل على ابنه إبراهيم وهو يجود بآخر أنفاسه جعل يخاطبه ويقول: «يا إبراهيم! لولا أنه أمر حق، ووعد صدق، لحزنا عليك حزنا أشد من هذا؛ ولكن تبكي العين، ويحزن القلب، ولا نقول إلا ما يرضي ربنا، وإنا بفراقك يا إبراهيم لمحزونون»".

<sup>(</sup>۱) الراوي: أنس بن مالك | المحدث: البخاري | المصدر: صحيح البخاري الصفحة أو الرقم: ۱۳۰۳ | خلاصة حكم المحدث: [صحيح] التخريج: أخرجه البخارى (۱۳۰۳)، ومسلم (۲۳۱۵).



إنـه الحـزن الفطـري الـذي لا يقـاوم ولا يغالـب، ولكـن لـم يجعــل للأحــزان مواســم وذكريــات، ولا أيامــا ومناســبات.

ومـن عظمـة خُلُـقِ نبيـك محمـد ﷺ أنـه يقـف مـع المحزونـين، فيـداوي قلوبهـم الموجوعـة.

لقي جابر بن عبد الله وقد استشهد أبوه، فرآه كسيفا حزينا، فقال: «يا جابر! ما لي أراك منكسرا؟»؛ يا لجمال العبارة الحنونة «ما لي أراك منكسرا؟». فقال: يا رسول الله، استشهد أبي يوم أحد، وترك عيالا ودينا. فداوى نبيك لوعة جابر، بذكر كرامة عظيمة لأبيه، فقال: «أفلا أبشرك بما لقي الله به أباك؟». فقال: بلى يا رسول الله، قال: «ما كلم الله أحدا قط إلا من وراء حجاب، وأحيا أباك فكلمه كفاحا» «...

فمــاذا كانــت النتيجــة؟ قــد أجــاب الله دعــاءه، وأذهـب حزنــه، وأفــرح قلبــه، وجمعــه بفلــذات كبــده، هــذا فــي الدنيــا، وإن لــه فــي الآخــرة للحســنى. عندمــا قــال رســول الله ﷺ لأبــي بكــر (لا تحــزن إن الله معنـــا)، فمعيــة الله تعالــى للإنســان علــى نوعــين:



<sup>(</sup>۱) روی الترمذي (۳۰۱۰)، وحسنه ، وابن ماجه (۱۹۰).

#### الأولى: المعية الشاملة العامة.

تكون لعموم الخلق وهي بالرزق والعلم والتدبير مما يليق به تعالى ويصلح للخلق عامة، التي تكون مع كل شيء في كل زمان ومكان وتكون مع الإنسان مسلما أو كافرا أيا كان، يرانا يعلم، بوجودنا، ويورى أفكارنا ويعلم ما توسوس به نفوسنا، وما تخفي صدورنا، يقول الله ويرى أفكارنا ويعلم ما توسوس به نفوسنا، وما تخفي صدورنا، يقول الله المتوكى على الْعَرِّشُ يَعْلَمُ مَا يَلِجُ فِي الْأَرْضِ وَمَا يَغُرُجُ مِنْهَا وَمَا يَنزِلُ مِنَ السَّمَاءِ وَمَا يَغُرُجُ فِيهَا وَهُو مَعَلَمُ أَيْنَ مَا كُنتُمُ وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرُ ۞ اللحديد: ٤]، ويقول سبحانه: ﴿ أَلَمْ تَرَ أَنَّ اللَّهَ يَعْلَمُ مَا فِي السَّمَوَتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ مَا فِي السَّمَوَتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ مَا وَيَعُمُ وَلَا أَذَى مِن يَكُونُ مِن نَجُوى ثَلَاثَةٍ إِلَّا هُو رَابِعُهُمْ وَلَا خَسَةٍ إِلَّا هُو سَادِسُهُمْ وَلَا أَذَى مِن يَكُونُ مِن نَجُوى ثَلَاثَةٍ إِلَّا هُو رَابِعُهُمْ وَلَا خَسَةٍ إِلَّا هُو سَادِسُهُمْ وَلَا أَذَى مِن يَكُونُ مِن نَجُوى ثَلَاثَةٍ إِلَّا هُو رَابِعُهُمْ وَلَا خَسَةٍ إِلَّا هُو سَادِسُهُمْ وَلَا أَذَى مِن يَكُونُ مِن خَتَرَ إِلَّا هُو رَابِعُهُمْ أَيْنَ مَا كَانُوا ﴾ [المجادلة: ٧] المجادلة: ٧] الله وَلَا أَنْ مَا كَانُوا ﴾ [المجادلة: ٧]

ومن لطائف الشيخ السعدي رحمه الله ربطه البديع بين صدر الآية وعجزها، واستنباطه لهذا المعنى اللطيف في المعية وهي أن هذه المعية، معية العلم والاطلاع؛ ولهذا توعد ووعد على المجازاة بالأعمال بقوله: 
﴿ وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ۞ ﴿ [الحديد: ٤]، أي: هو تعالى بصير بما يصدر منكم من الأعمال، وما صدرت عنه تلك الأعمال، من بر وفجور، فمجازيكم عليها، وحافظها عليكم ﴿

فمعية الله تعالى العامة للناس معية علم واطلاع وانكشاف ومشاهدة. الثانية: المعية الخاصة.

وإذا كنا قد عرفنا المعية العامة التي تعني العلم والإحاطة، والرزق والتدبير والرعاية، فإن هناك معية أخرى خاصة يمنحها الله تعالى لعباده المؤمنين الذين استجمعوا صفات يحبها الله ويدعوهم إليها، وهي عندئذ تعني النصر، والمعونة، والتأييد، والرعاية، والرحمة، والعناية، أو رفع الدرجات أو تكفير



<sup>(</sup>۱) جامع البيان، الطبري ۲۲/ ۲۲۸.

<sup>(</sup>٢) تيسير الكريم الرحمن ص ٨٣٨.

السيئات، أو الإكرام في الحياة، ونحو ذلك مما يستحقه المؤمنون الصالحون. وهي معية الحفظ والعناية، معية الجزاء والثواب، معية الفضل والإكرام، معية الرحمة والرأفة والإنعام، وهذه إنما تكون مع من كان مع الله في سره وعلانيته، يراقب الله –تعالى– في سريرته وفي سيرته وفي صورته، فتكون سريرته مليئة بمقامات اليقين: من الإيمان والمحبة والصدق، والإخلاص والخوف، والرجاء والشكر، والصبر والتوبة، والتوكل والرضا.

كما تكون سيرته في معاملاته وعباداته وعاداته وفق سيرة الرسول على الله على الله وفق معاملاته وعباداته وعاداته وفق سيرة الرسول الله على الله والمعلى الله وهذا لا يتحقق إلا بالإيمان الذي يصلح القلب، والتقوى التي تصلح العمل، والإحسان وهو الجودة في الإيمان والتقوى، والصبر وهو الحصن والحماية للإيمان والتقوى، وقد ذكر الله -تعالى - معيته في القرآن الكريم مع المؤمنين ومع المتقين ومع المحسنين ومع الصابرين ففي قوله تعالى: ﴿ وَلَن تُغَنِي وَمَع المنان الله عنا فلم الحزن؟ ولم الخوف؟ ولم القلق؟

اسكن، اثبت، اهدأ، اطمئن؛ لأن الله معنا.

لا نغلب، لا نهزم، لا نضل، لا نضيع، لا نيأس، لا نقنط؛ لأن الله معنا.

النصر حليفنا، الفرج رفيقنا، الفتح صاحبنا، الفوز غايتنا، الفلاح نهايتنا؛ لأن الله معنا.

لأن هذه الآيـه العظيمـة ﴿ لَا حَكَنَ إِنَّ اللهَ مَعَـنَا ۞ ﴾ [التوبـة: ٤٠] يحتاجهـا المسـلم كل آن؛ فـإذا تكاثـف همـك، وكثر غمـك، وتضاعـف حزنـك، فقـل لقلبـك: {لا تحـزن إن الله معنـا}. وإذا غلبـك الديـن، وأضنـاك الفقـر، واحتـواك العـدم، فقـل لقلبـك: {لا تحـزن إن الله معنـا}، وإذا هزتـك الأزمـات، وطوقتـك الحـوادث، وحلـت بـك الكربـات، فقـل لقلبـك: إن الله معنـا.

كان أحبَّ شيء إلى الشيطان أن يُحْزن العبد المؤمـن، ليقطعـه عـن عملـه، ويوقفـه عـن فعـل الخـر.



## عظمة أثر ذكر الله على المحزون



أعظم السبل للتقليل من زمن مكوث الحزن داخلنا هو:

ا-هو ذكر الله سبحانه وتعالى، فعندما ضاق بالنبي عَلَيْ وصاحبه الأمر في غار ثور قال تعالى: ﴿ فَأَنزَلَ ٱللّهُ سَكِينَتُهُ عَلَيْهِ وَأَيْدَهُ بِجُنُودٍ لَّمْ تَرَوْهَا وَجَعَلَ كَالِمَةُ ٱللّهِ هِي ٱلْعُلْيَأُ وَكَلِمَةُ اللّهِ هِي ٱلْعُلْيَأُ وَكَلِمَةُ مَا يَنْ حَكِيمٌ ﴿ ﴾ [التوبة: ٤٠].

لما خاف عليه أبو بكر في ذكر القرآن قـول سيدنا رسـول الله في «إن الله معنـا» بعدمـا ذكـر الله سـبحانه وتعالـى ذُكـرت بعـده هـذه الآيــة مبـاشرة. ٢- فأنزل الله سـكينته، السـكينة أي: تأييده ونصره، أنزل عليه الطمأنينة ورباطة الجأش، وأمَـنَةً، فحصل له السكون وذهب عنه الحزن أو الخوف، ذهب عنه الروع. يقول الشـيخ السعدي: فضيلة السـكينة، وأنها من تمام نعمة الله على العبد في أوقـات الشـدائد والمخـاوف التي تطيـش بهـا الأفئـدة، وأنهـا تكـون على



حسب معرفة العبد بربه، وثقته بوعده الصادق، وبحسب إيمانه وشجاعته ".

" - ﴿ وَأَيَّكَ هُ رِجُ خُودٍ لَّمُ تَكَوُّهَ ﴾ وهي الملائكة الكرام، الذين جعلهم الله حرسا له، إن لله عز وجل جندا لا يعلمها إلا هو، تدافع عن المؤمنين بأمر الله سبحانه ومشيئته، فتثبتهم. وجند الله عز وجل لا يحصون ولا يعدون، بل إن كل شيء من خلق الله يمكن أن يكون من جند الله في نصرة المؤمنين، فالريح من جند الله كما أرسلها سبحانه وتعالى من قبل على أقوام عصوا ربهم، والماء من جند الله كما أرسله سبحانه طوفانا على الذين طغوا من قبل أرسله سبحانه طوفانا على الذين طغوا من قبل أرسله سبحانه طوفانا على الدين طغوا من قبل أرسله سبحانه طوفانا على الدين طغوا من قبل الله كما أرسله سبحانه طوفانا على الدين طغوا من قبل الله كما أرسله سبحانه طوفانا على الدين طغوا من قبل أرسله سبحانه طوفانا على الدين طغوا من قبل أرسله سبحانه طوفانا على الدين طغوا من قبل أربي الله كما أرسله سبحانه طوفانا على الدين طغوا من قبل أربي الله كما أرسله سبحانه طوفانا على الدين طغوا من قبل الله كما أرسله سبحانه طوفانا على الدين طغوا من قبل أربي المؤلمة المؤلمة

﴿ وَجَعَلَ كَلِمَةَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ ٱلسُّفَلَى ﴾ يعني كلمة الذين كفروا الشُولَ السُّفَلَى ﴾ يعني كلمة الذين كفروا الشرك أي: الساقطة المخذولة، فإن الذين كفروا خذلهم الله ولم يتم لهم مقصودهم، بل ولا أدركوا شيئا منه ونصر الله رسوله، ﴿ وَكَلِمَةُ ٱللهِ هِيَ ٱلْعُلْيَأُ وَٱللّهُ عَزِيزٌ حَكِيمٌ ﴿ ﴾.

يقول السعدى -رحمه الله - فإن النصر على قسمين:

الأول: نصر المسلمين إذا طمعوا في عدوهم.

والثانى: نصر المستضعف الذي طمع فيه عدوه القادر.

ونصر الله رسوله إذ أخرجه الذين كفروا ثاني اثنين من هذا النوع.

ولكن عندما تكون الرؤية القاصرة الضعيفة توحي أن هناك هزيمة لأهل الإيمان في موقع ما أو مكان ما أو زمن ما , ولكن حقيقة الأمر أن الله عز وجل يطالب أهل الإيمان دائما بالصبر والثبات وإطاعة أمره وأمر رسوله هما كانوا في أزمات ومصائب ".



<sup>(</sup>۱) السيرة النبويـة مـن كلام عبـد الرحمـن بـن نـاصر السـعدي -بـاب فـي هجـرة الرسـول صلـى الله عليــه وسلم إلى المدينة -ص:٥٥.

<sup>(</sup>۲) ص۳۳۷ - كتاب تفسير السعدي تيسير الكريم الرحمن.

<sup>(</sup>٣) ص٣٣٧ - كتاب تفسير السعدي تيسير الكريم الرحمن.

## فتنزُّل السكينة أمر ناتج عن الذكر



عـن أبـي هريـرة وأبـي سـعيد الخـدري في أنهمـا شـهدا على النبـي في أنـه قـال: «لا يقعـد قـوم يذكرون الله -عـز وجـل- إلا حفتهـم الملائكـة، وغشـيتهم الرحمـة، ونزلـت عليهـم السـكينة، وذكرهـم الله فيمــن عنــده» ".

إنها منح عظيمة، كل واحدة منها خير مـن الدنيا «إلا حفتهـم الملائكـة»، المنحة الأولى، مخالطـة عالـم النـور والسرور، والارتقـاء والطهـور، «وغشيتهم الرحمـة»، مـا أحـوج القلـوب اليـوم إلـى رحمـة فـي عالـم القسـوة، فـي عالـم الظلـم، فـي عالـم الفتنـة! رحمـة تهـدي القلـوب، وتلـم الشـعث، «ونزلـت عليهـم السكينـة» فالسـكينـة تنفي وتطرد الاضطراب، ولا شك أننا في عالم ينتج ويورد الاضطـراب، عالـم يمـوج بالفـتن كموج البحر، واحتواء هذا العالم للفـتن والمحن كالأمواج العاتيات، حتى أصبح الواحد منا ينكر نفسـه من كل ما يرى ويسـمع.





يأتي الذكر ليجلب السكينة؛ لتهدأ الأنفس، وترتاح الأرواح، وتستكين الجوارح، ويسترد العبد عافيته مـن سكرة مـا عـراه ودهـاه وشـغله.

أما المنحة الأخيرة الواردة في الحديث فهي منحة عظيمة تُسترخص في سبيلها الأرواح، وتُعطى المهج، ويُجاد بالغالي والنفيس؛ منحة لو عايناها حقا لطارت قلوبنا شوقا إلى الله، واطمئنانا بما عنده من المنح والمواهب، ولزال عنا بذلك العناء والضنى، إنه قوله عنده «وذكرهم الله فيمن عنده».

الله العظيم الكريم الجليل الذي يهتز الكون كله من إجلاله وهيبته يذكرك إن ذكرته! إنه شرف ما بعده من شرف! إنها منزلة ما بعدها من منزلة! إنها غاية الغايات، وأمنية الأمنيات.

عن أبي هريرة ﴿ قَالَ: قَالَ ﴾ «يقول الله -عز وجل-: أنا عند ظن عبدي بي، وأنا معه إذا ذكرني، فإن ذكرني في نفسه ذكرته في نفسي، وإن ذكرني في ملأ خير منهم، وإن تقرب إلي شبرا تقربت إليه ذراعاً، وإن تقرب إلي ذراعاً تقربت إليه باعاً، وإن أتاني يمشي أتيته هرولة» والله إنه حديث يجعل العبد يستحي ويذوب خجلا من مولاه! «إن ذكرني في نفسه ذكرته في نفسي»، لا إله إلا الله! أي شرف هذا؟! أي منزلة هذه؟!

لو تأملنا هذا الكلام بقلوب المشتاقين المحبين لفاضت منا العبرات، وما ارتضينا منزلة دون هذه المنزلة، يقول ربنا: ﴿ فَالَافَكُرُ وَ اَلْكُرُكُمُ ﴾ [البقرة: ١٥٨] كونـوا مـع الله فـي إيمانكـم بالصـدق يكـن الله معكـم فـي أعمالكـم بالـرزق، كونـوا مـع الله فـي أعمالكـم بالطاعـة يكـن الله معكـم فـي الجـزاء والثـواب يوم الحساب، كونـوا مـع الله فـي تجارتكم وأموالكم بالحلال يكـن الله معكـم فـي الرخـاء يكـن الله معكـم فـي أرباحكـم فـي الحـال والمـآل، كونـوا مـع الله فـي الرخـاء يكـن الله معكـم



<sup>(</sup>۱) الراوي: أبو هريرة | المحدث: البخاري | المصدر: صحيح البخاري الصفحة أو الرقم: ٧٤٠٥ | خلاصة حكم المحدث: [صحيح] التخريج: أخرجه مسلم (٢٦٧٥) باختلاف يسير.

في الشدة، كونوا مع الله في السريكن الله معكم في العلانية، كونوا مع الله في العلانية، كونوا مع الله في الدنيا والآخرة، يقول الله سبحانه: 
﴿ إِنَّ ٱللَّذِينَ قَالُواْ رَبُّنَا ٱللَّهُ ثُمَّ ٱسْتَقَامُواْ تَتَنَزَّلُ عَلَيْهِمُ ٱلْمَلَيْكَةُ أَلَّا تَخَافُواْ وَلَا تَحَزَنُواْ وَأَبْشِرُواْ بِٱلْجَنَّةِ ٱلِّي كُنتُمْ تُوعَدُونَ ﴿ وَكَالِمُ اللهُ ال

#### الحذر من تجدد الحزن في النفس



وكما يذهب الحزن بالقرب من الله وصدق اللجوء إليه، ويتبدد بالاشتغال بعبادته والفرار إليه؛ فإن ثمة أمورا تُجَدِّد قديم الأحزان، وتضيق بها الصدور وتتعقد الأمور، ويعيش الإنسان بسببها بين هم وغم وانقباض نفس وضعف عزم:

ا- من ذلك تعلق القلب بالدنيا ومد البصر إلى ما عند الآخرين من نعم دنيوية، قال تعالى: ﴿ لَا تَمُدَّنَ عَيْنَيْكَ إِلَىٰ مَا مَتَّعْنَا بِهِ ۚ أَزْوَجًا مِّنْهُمْ وَلَا تَحُزَنْ عَلَيْهِمْ وَالْحَدِر: ٨٨].

ومن ذلك الظن بأن علو أهل الباطل سيدوم ولن يزول، والحزن لعدم استجابتهم ورضوخهم للحق، قال تعالى: ﴿ وَمَن كَفَرَ فَلَا يَحَزُنكَ كُفُرُهُ ۚ إِلَيْنَا مَرْجِعُهُمْ فَنُنبَّ عُهُم بِمَا عَمِلُوٓاً إِنَّ اللّهَ عَلِيمُ بِذَاتِ ٱلصُّدُودِ ۞ ﴾ [لقمان: ٣٣]،



وقال-عزوجل: ﴿ فَلَا يَحُزُنِكَ قَوْلُهُمُ إِنَّا نَعُلَمُ مَا يُسِرُّونَ وَمَا يُعْلِنُونَ ۞ [الحجر: ٢٦]. ٣- ومن ذلك التناجي بالباطل وترداد ما يسبب الحزن ويشغل البال، وكثرة الخوض فيه وتناقله والتراسل به، مع فقد نور الأمل وموت روح التفاؤل، والاشتغال بندب الحظ وشكوى الزمان، وسب الحال باللسان ولو على سبيل المزاح؛ فإن البلاء موكل بالمنطق، قال تعالى: ﴿ إِنَّمَا ٱلنَّجُوكِي مِنَ الشَّيْطُنِ لِيَحُزُنَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَلَيْسَ بِضَآرِّهِمْ شَيْنًا إِلَّا بِإِذْنِ ٱللَّهِ وَكَلَى ٱللَّهِ فَلْيَتَوَكَيلُ اللَّهُ وَكَلَى ٱللّهِ فَلْيَتَوَكَيلُ ٱللّهِ فَلْيَتَوَكَيلُ ٱللّهُ فَلْيَتَوَكَيلُ ٱللّهُ وَلَيْسَ بِضَآرِهِمْ شَيْنًا إِلَّا بِإِذْنِ ٱللّهِ وَكَلَى ٱللّهِ فَلْيَتَوَكَيلُ اللّهُ وَكَلَى ٱللّهِ فَلْيَتَوَكَيلُ اللّهُ وَكَلَى اللّهِ فَلْيَتَوَكَيلُ اللّهُ وَالمَجَادِلَة: ١٠].

#### إن العاقبة للمؤمنين



لابد من الحذر لكي لا يتملكنا الحزن على فوت شيء من الدنيا؛ فإن الحزن الأكبر والهم الأعظم والغم الأطم، هو ما ينتظر الكفار والمنافقين والظالمين عند الموت وبعده؛ فيلقون منه ما يفزعهم ويذهب بألبابهم ويقطع قلوبهم، وأما المؤمنون الصادقون؛ فحسبهم من الحزن ما قد



يقع لهم منه في الدنيا، فيصبرون عليه ويحتسبون، ثم يبشرون بزواله عنهم عند الموت وَيَسلَمُونَ منه إلى الأبد، ويبقى لهم الأجر إن شاء الله، قال تعالى: ﴿ فَإِمَّا يَأْتِينَكُم مِّنِي هُدَى فَمَن تَبِعَ هُدَاى فَلَا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ ۞ ﴾ [البقرة: ٣٨]. واستمع إلى هذه البشائر قال عز وجل: وَعَدَ الله النَّيهُ النِّينَ عَامَنُواْ مِنكُو وَعَلُواْ الصَّالِحَتِ لَيَسْتَخَلِفَنَهُمْ فِي الْأَرْضِ كَمَا السَّخَلَفَ النِّينَ مِن قَبَلِهِمْ وَكَيْمَكِنَّ لَهُمْ دِينَهُمُ الَّذِي الْرَقِينَ لَهُمْ وَلَيْمَكِنَ لَهُمْ دِينَهُمُ الَّذِي الْرَقَىٰ وَمَن لَهُمْ وَلِيمَكِنَ لَهُمْ دِينَهُمُ اللَّذِي الْرَقَىٰ الْمَرْضِ لَهُمْ وَلِيمَكِنَ لَهُمْ دِينَهُمُ اللَّذِي الْرَقَىٰ الْمَدْفِلَ الصَّالِحَتِ لَلْ يُشْرِفُونَ فِي اللَّذِي اللهِ وَمَن اللهُمْ وَلَيْمَكِنَ اللهُمْ وَلَيْكِرُونَ فِي اللهُمْ وَلَيْكُونَ فِي اللهُمْ وَلَيْمَكُونَ فِي اللهُمْ وَلَيْكُونَ فِي اللهُمْ وَلَيْكُونَ فِي اللهُمْ وَلَيْكُونَ فِي اللهُمْ وَلَيْكُونَ فِي اللهُمُونُ وَلَيْكُونَ فِي اللهُمُولُونَ فِي اللهُمُولِ وَلَيْكُونَ فَي اللهُمُولُونَ فِي اللهُمُولُونَ فَي اللهُمُولُونَ فِي اللهُمُولُونَ فِي اللهُمُولُونَ اللهُمُولُونَ اللهُمُولُونَ اللهُمُولُونَ اللهُمُ اللهُولِي وَمَن اللهُمُولُونَ اللهُمُولُونَ اللهُمُولُونِ اللهُمُ وَلَولُونَ اللهُمُولُونَ اللهُمُولُونُ اللهُمُولُونُ اللهُمُولُونُ اللهُمُولُونُ اللهُمُولُونُ اللهُمُولُونُ اللهُمُولُونُ اللهُمُولُونَ اللهُمُولُونُ اللهُمُولُونُ اللهُمُولُونُ اللهُمُولُونُ اللهُم

أمهلهم رويدا.. وقد يكون هذا الرويد سنة أو سنتين أو عشرا أو أكثر.. لكنه رويد مهما طال، وهم مع اجتماعهم، واتفاقهم على حربنا، إلا أنهم والله يوشكون أن يختلفوا ويقتتلوا، ويكفي الله المؤمنين القتال، ﴿ خَسَبُهُمُ مِيعًا وَقُلُوبُهُمْ شَقَى ﴾ [الحشر: ١٤] لا يُحزِنُ المؤمن كثيرا ما بلغه الكافر من علو، أو ناله الفاجر من حظ، أو مارسه الظالم من ظلم، كيف وقد قال تعالى: ﴿ وَلَا يَحَزُنِكَ ٱلنِّينَ يُسُرِعُونَ فِي ٱلْكُفْرِ ۚ إِنَّهُمْ لَن يَضُرُّوا اللهَ شَيَّ يُريدُ الله ألا يُحَرَةً وَلَهُمْ عَذَابُ عَظِيمُ ﴿ فَ الله عمران: ١٧٦]. وقال الله ليملى للظالم حتى إذا أخذه لم يُفلتْهُ»

<sup>(</sup>۱) الراوي: أبو موسى الأشعري | المحدث: البخاري | المصدر: صحيح البخاري الصفحة أو الرقم: ٢٦٨٦ | خلاصة حكم المحدث: [صحيح].

#### لا تستلم وإن أحاطت بك الأحزان



﴿ لَا تَحُزَنُ إِنَّ اللَّهُ مَعَنَا ۞ ﴾ هذه الآية العظيمة قالها رسولنا ﷺ لأبي بكر وهما في الغار وقد أحاط بهما الكفار من كل ناحية، وطوقهما الموت من كل مكان، وأُغلقت الأبواب إلا بابا واحدا، وقطعت الحبال إلا حبلا واحدا، وعز الصديق والقريب، وغاب الصاحب والحبيب، وعجزت الأسرة والقبيلة.

إذا خدعك القريب، وتخلى عنك الحبيب، ومكر بك الصاحب، فتذكر: لا تحزن ان الله معنا.

(لَا تَحْزَنْ إِنَّ الله مَعَنَا) قالها رسول الله لصاحبه في الغار حينما طلبهما الكفار فكان الحفظ لهما من الله ورد عنهما كيد الكائدين، وظلم الظالمين وفي البخاري يقول أبو بكر ﴿ في حديث طويل(..ثم قلت قد آن الرحيل يا رسول الله قال « بلى » فارتحلنا والقوم يطلبونا، فلم يدركنا أحد منهم



غير سراقـة بـن مالـك بـن جعشـم على فـرس لـه. فقلـت هـذا الطلـب قـد لحقنا يا رسـول الله فقال « لا تحزن إن الله معنا » وقالها الله تبارك وتعالى للمؤمنـين الذيـن أُصِيبـوا يـوم أحـد ﴿ وَلَا تَهِنُواْ وَلَا يَحَنَوُواْ وَأَنتُمُ ٱلْأَعْلَوْنَ إِن للمؤمنـين الذيـن أُصِيبـوا يـوم أحـد ﴿ وَلَا تَهِنُواْ وَلَا يَحَنَوُواْ وَأَنتُمُ ٱلْأَعْلَوْنَ إِن كَانتُهُ مُوّمِنِينَ اللهُ وَالدائـرة عمـران: ١٣٩] فكانـت العاقبـة للمؤمنـين والدائـرة على الكافريـن الله والمناهدين الكافريـن الله والله المؤمنـين الكافريـن الله والدائـرة على الكافريـن الله والمؤمنـين الله والدائـرة على الكافريـين الله والدائـرة الله والدائـرة على الكافريـين الله والدائـرة والدائـرة الله والدائـرة والدائـر

لا تحزن إن الله معنا قلها النبي ولم يكن عنده عدة ولا عتاد ولا قـوة نحن الأكثرون الأكرمـون الأعلـون الأعـزون المنصـورون؛ لأن الله معنا.

يا أبا بكر! اهجر همك، وأزل غمك، واطرد حزنك، وانس يأسك؛ لأن الله معنا.

يا أبا بكر! ارفع رأسك، وهدئ من روعك، وأرح قلبك؛ لأن الله معنا.

يا أبا بكر! أبشر بالفوز، وانتظر النصر، وترقب الفتح؛ لأن الله معنا.

غدا سوف تعلو رسالتنا، وتظهر دعوتنا، وتُسمع كلمتنا؛ لأن الله معنا.

غـدا سـوف نُسـمِع أهـل الأرض روعـة الأذان، وكلام الرحمـن، ونغمـة القـرآن؛ لأن الله معنا.

غدا سوف نخرج الإنسانية، ونحرر البشرية من عبودية الوثنية؛ لأن الله معنا. لو وقفت الدنيا كل الدنيا في وجوهنا، لو حاربنا البشر كل البشر، ونازلنا كل من على وجه الأرض، فلا تحزن؛ لأن الله معنا.

من أقوى منا قلبا؟ من أهدى منا نهجا؟ من أجل منا مبدأ؟ من أحسن منا مسيرة؟ من أرفع منا قدرا؟ لأن الله معنا.

ما أضعف عدونا! ما أذل خصمنا! ما أحقر من حاربنا! ما أجبن من قاتلنا! لأن الله معنا.

في المحن لن نقصد بشرا، لن نلتجئ إلى عبد، لن ندعو إنسانا، لن نخاف مخلوقا؛ لأن الله معنا.

نحن أقوى عدة، وأثبت جنانا، وأقوم نهجا؛ لأن الله معنا.

<sup>(</sup>۱) الـراوي: أبـو بكـر الصديـق | المحـدث: البخـاري | المصـدر: صحيـح البخـاري | الصفحـة أو الرقــم: ٣٦٥٢ | خلاصـة حكـم المحـدث: [صحيـح] | التخريـج: أخرجـه البخـارى (٣٦٥٢)، ومســلم (٢٠٠٩)

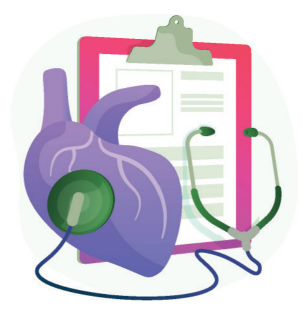


## لا تستسلم حتى وإن قربت نهايتك إن الله معك





#### علاج الحزن



## لا تستلم وإن أحاطت بك الأحزان، لا تستسلم حتى وإن قربت نهايتك إن الله معك

I- يكون بحسن الظن بالله: عليك أن تحسن الظن بربك ولو طالت مدة الكرب، فرحمـة الله واسعة، قـال ابن مسعود: والله الـذي لا إلـه غـيره، لا يحسن عبد بالله عز وجل الظن إلا أعطاه الله ظنه، ذلك بأن الخير في يده. إن حسن الظن باللـه تعالى واجب وهـو أُنـسٌ للعبـد في حياتـه, ومنجى له بعـد مماتـه, ولقـد قـال أحـد العلمـاء: كلمـا كان العبـد حسن الظن باللـه تعالى حسن الرجاء لـه صادق التـوكل عليـه فـإن الله لا يخيب أملـه فيـه أبـدا. على حسن الرجاء لـه صادق التـوكل عليـه فـإن الله لا يخيب أملـه فيـه أبـدا. كـ ثق بقـدرة الله، ثق بسعة رحمتـه، ثق بعطائـه؛ كـم مـن شقي أسعده، كـم مـن خزيـن أفرحـه، كـم مـن ضـال هداه، كـم مـن فقـير أغنـاه، كـم مـن مريـض شفاه، كـم مـن محروم مـن الذريـة سـنوات فرزقـه، كـم مـن مظلـوم نـصره؟! فكـن واثقـا فـي الله، محسـنا الظـن بـه فيمـا يقـدره عليـك مـن المصائـب والمحـن والابتـلاءات، وكـن راضيـا بحكمـه، ولا تجعـل الدنيـا أكـبر همـك، ولا مبلـغ علمـك، بل قـدم لنفسـك مـن الأعـمـال الصالحـة التـى ترضـى عنـك ربـك، مبلـغ علمـك، بل قـدم لنفسـك مـن الأعـمـال الصالحـة التـى ترضـى عنـك ربـك، مبلـغ علمـك، بل قـدم لنفسـك مـن الأعـمـال الصالحـة التـى ترضـى عنـك ربـك، مبلـغ علمـك، بل قـدم لنفسـك مـن الأعـمـال الصالحـة التـى ترضـى عنـك ربـك، مبلـغ علمـك، بل قـدم لنفسـك مـن الأعـمـال الصالحـة التـى ترضـى عنـك ربـك،



واعلم أنه إذا رضى عنك سعدت سعادة ما بعدها شقاء أبدا.

و تـبرؤوا مـن حولكـم وقوتكـم، وتوكلـوا علـى ربكـم وثقـوا بـه، وكونـوا علـى يقـين بأنـه إذا كان معنـا فنحـن الأعلـون بـإذن الله، فـلا تخـف ولا تحـزن فلـن تغلـب ولـن تقهـر ولـن تفتقـر، المهـم أن تكـون أنـت مـع الله.

٣- التفاؤل: الفأل عبادة يحبها نبيك ﷺ؛ فإذا سمع اسما حسنا، أو كلمة
 طيبة، أو مر بمكان طيب؛ انشرح صدره من حسن الظن بالله.

وقد كان على الفيال والأمل في نفوس أصحابه؛ ففي غزوة الخندق، والصحابة في الفيال والأمل في نفوس أصحابه؛ ففي غزوة الخندق، والصحابة في لا يأمن أحدهم أن يذهب لقضاء حاجته، وبلغت القلوب الحناجر.. في هذه اللحظة العصيبة يبشر الرسول السول أصحابه بفتح فارس والروم! تفاءل بالخير تجده، وأمل خيرا من ربك، وأبشر بنواله، ولا تنظر إلى الأمور نظرة تشاؤمية.

3- تذكر إذا اشتدت عليك الأمور، وصَعُب الحال، واختلطت الأوراق، وضاقت عليك الأرض بما رحبت ﴿ لَعَلَّ اللهُ يُحُدِثُ بَعَدَ ذَلِكَ أَمْرًا نَ ﴾ [الطلاق:١] فالشدة بتراء لا دوام لها وإن طالت، فلا تحزن والله ربك.

0- الاجتهاد في العمل الصالح: فمن فضل الله سبحانه أنه يجازي عبده المؤمن بحياة طيبة في الدنيا، وجزاء حسن في الآخرة كما قال: ﴿ مَنُ عَمِلَ صَلِحًا مِّن ذَكَرٍ أَوَ أُنثَىٰ وَهُو مُؤْمِنُ فَلَنُحْيِيَنَّهُ وَيَوَةً طَيِّبَةً وَلَنْجُزِيَنَّهُمْ أَجْرَهُم بِأَحْسَنِ مَا كَانُواْ يَعَمَلُونَ ۞ ﴿ [النحل: ٩٧] والحياة والطيبة: تشمل وجوه الراحة من أي جهة كانت

لا تحزن وعندك القرآن والذكر والدعاء والصلاة والصدقة وفعل المعروف والعمل النافع ما طابت الدنيا إلا بذكر الله، ولا طابت الآخرة إلا بعفوه، ولا طابت الجنة إلا برؤيته.



يقـول الحسـن الـبصري -رحمـه الله-: «تفقـد الـحلاوة فـي ثلاثـة أشـياء: فـي الـصلاة، وفـي الذكـر، وقـراءة القـرآن؛ فـإن وجد ـم وإلا فاعلمــوا أن البــاب مغلــق» ".

الذكر ديـدن الصالحـين بـه يستدفعون الآفـات، ويستكشفون الكربـات، وتهـون عليهــم بــه المصيبــات، إذا أظلهــم البــلاء فإليــه ملجؤهــم، وإذا نزلــت بهــم النــوازل فإليــه مفزعهــم.

لا تحزن فإن اذنبت فتب، وإن أسأت فاستغفر، وإن أخطأت فأصلح، فالرحمة واسعة، والباب مفتوح، والتوبة مقبولة وأكثر من الاستغفار، فإن ربك غفار. وَلْنُدَاوم على التسبيح والاستغفار، ولنفزع إلى الصلاة ولنقترب بالسجود؛ فإن ذلك هو العلاج الناجع المذهب للحزن والأسى، الطارد للهم والغم، ولنتحل بالصبر وسعة الأفق في تناول الأمور؛ فإن مع كل عسر يسرا، وإن بعد كل ضيق فرجا.

٦- لا تحمـل هـم المستقبل: المستقبل غيـب لا يعلمـه إلا الله، فكـن ابـن
 يومـك، واجمـع جِـدك واجتهـادك فـي إصـلاح حـاضرك، واستعد لمستقبلك
 على الوجـه الـذي أُمـرت بـه.

لا تحزن لأن القضاء مفروغ منه، والمُقَدَّر واقع، والأقلام جفت، والصحف طويت، فحزنك لا يقدم في الواقع شيئا ولا يؤخر.

٧- الاشتغال بعمل من الأعمال، أو علم من العلوم النافعة: قال ابن
 القيم: الكُسالى أكثر الناس هما، وغما، وحزنا، ليس لهم فرح ولا سرور،
 بخلاف أرباب النشاط والجد فى العمل.

٨- الإحسان إلى الخلق: قال الشيخ عبدالرحمان السعدي: الإحسان إلى
 الناس بالقول والعمل وأنواع المعروف، يدفع الله به الهموم والغموم
 عن العبد.

<sup>(</sup>۱) رواه أبو نعيم في الحلية (۳۱۸=۱) من طريق عبيد الله بن زحر أبي محمد الحداد عن صالح المري عن حوشب عن الحسن، ذكره ابن رجب الحنبلى فى كتابه «نزهة الأسماع في مسألة السماع « (ص۸۶).

فالإحسان إلى الناس بالقول: هو أن تكون مع الناس هينا لينا مفتاحا للخير، طيب المعشر قال على: (حرم على الناركل هين لين سهل قريب من الناس)... وأما الإحسان إلى الناس بالعمل: فهو باب واسع، ومن أعظمه الشفاعة لهم، والصدقة عليهم، وتفريج كروبهم ونحو ذلك.

كن متفائلا مستبشرا وانفع الآخرين. كن ثمرة طيبة، ويدا حانية، فدل حيران، وقف مع مظلوم، واشفع لضعيف، وأكرم عالما وارحم صغيرا، ووقر كبيرا..فإذا طاف بك طائف من الهم، أو ألم بك شيء من الغم، فادفعه بفعل الخيرات تجد الفرج وراحة البال.

أعط محروما، وانصر مظلوما، وأنقذ مكروبا ، أو اطعم جائعا ،أو عد مريضا، أو أعن منكوبا، تجد الرضا والسعادة.

٩- لا تغفل عن الرقية الشرعية: وهي أن ترقي نفسك، أو يرقيك غيرك بآيات
 أو سور من القرآن الكريم، والأدعية النبوية.

ورد عـن أبـي سـعيد الخـدري: أن جبريـل ﷺ أتـى النبـي ﷺ فقـال: يـا محمـد أشـتكيت؟ قـال: (نعـم) قـال: بسـم الله أرقيـك مـن كل شيء يؤذيـك، مـن شركل نفس أو عين أو حاسد، الله يشفيك، بسم الله أرقيك) ٣٠.

قـال الشيخ محمد بـن عثيمـين: قولـه: (بسـم الله أرقيـك): يعني أقـرأ عليـك (مـن كل شيء يؤذيـه مـن مـرض، أو حـزن، أو هـم، أو غـم، أو أي شيء يكون. وهـذا الحديث يـدل على مشروعيـة رقيـة المريـض، والحزيـن، والمهمـوم، وهـذا أمـر قـد يغفـل عنـه الكثير! ".



<sup>(</sup>۱) الراوي: عبدالله بن مسعود | المحدث: الترمذي | المصدر: سنن الترمذي

الصفحة أو الرقم: ٢٤٨٨ | خلاصة حكم المحدث: حسن غريب

التخريج: أخرجه الترمذي (٢٤٨٨) واللفظ له، وأحمد (١/ ٤١٥)، وابن حبان (٢/ ٢١٦).

<sup>(</sup>٢) الراوي: أبو سعيد الخدري | المحدث: مسلم | المصدر: صحيح مسلم

الصفحة أو الرقم: ٢١٨٦ | خلاصة حكم المحدث: [صحيح]

التخريــج: أخرجــه الترمــذي (٩٧٢)، وابــن ماجــه (٩٥٢٣)، والنســائي فــي ((الــكبرى)) (٣٤٩/٦) باخــتلاف يسير.

<sup>(</sup>۳) الشيخ صالح بن محمد بن عثيمين -شرح رياض الصالحين - ج 3-ص $\Delta$ 3.

۱۰- تغافل عن زلات الآخرين: عامل الناس بما يرضي ربك، واصبر على أذاهم، وتغافل عن زلاتهم، فإن حملت هم كل زلة تعبت وأتعبت، وحزنت وأحزنت! قال على في الله من لم يتغافل تنغصت عيشته.

۱۱- لا تنشغل بإساءة الناس لك: اعلم أن سعادتك ليست مرتبطة برضا الآخرين عنك، قال الشافعي: رضا الناس غاية لا تدرك، فعليك بما يصلحك فالزمه، فإنه لا سبيل إلى رضاهم.

١٢- اشكر الله على نعمه المترادفة: احمد الله على ما أسبغ عليك من نعمه الظاهرة والباطنة؛ أعظمها أن هداك للإسلام، وغيرك يتخبط في ظلمات الشرك والضلال.

لا تحزن على ما فاتك، فعندك نِعمٌ كثيرة، فكر في نعم الله الجليلة وفي أياديه الجزيلة وشكره على هذه النعم، قال تعالى: ﴿ وَإِن تَعُدُّواْ نِعْمَةَ ٱللَّهِ لَا تَحُصُوهَآ إِنَّ ٱللَّهَ لَغَفُورُ رَّحِيمٌ ۞ [النحل: ١٨].

٣١- لا تعد مصائبك، وتنسى نعم الله عليك، قال تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلْإِنسَنَ لِرَبِّهِ الْكَنود: لَكُوُدٌ ۞ ﴾ [العاديات: ٦] يقول: إن الإنسان لكفور لنعم ربه، والأرض الكنود: التي لا تنبت شيئا أله قال الحسن: "هو الذي يعد المصائب وينسى النعم "... فإنك إن عددت نعمك أقبلت عليك الأفراح من كل جانب، وإن عددت مصائبك أحاطت بك الأحزان من كل جانب.

لا تحزن فأنت على خير في سرائك وضرائك، وغناك وفقرك، وشدتك ورخائك، وصحتك ومرضك.

١٤ - اطو ماضيك الحزين: تناس الذكريات المؤلمة التي عصفت بك في ماضي حياتك، فكما قيل: ملف الماضي عند العقلاء يطوى ولا يروى، ولا تلتفت إلى الوراء فتتعثر في الطريق، انظر إلى المستقبل، وأمّل خيرا من رب كريم.

<sup>(</sup>۱) تفسير القرطبي: ۲۰/ ۱٦٠ مورد الآية.

10 - أكل التلبينة: إذا أصاب العبد هما وحزنا قد لا يرغب في طعام يأكله، ولا غذاء يشتهيه، فليصنع له أهله التلبينة، فقد ورد عن عائشة في أنها كانت تأمر بالتلبينة للمريض، وللمحزون على الميت، وتقول: إن رسول الله يقول: (إن التلبينة مجمة لفؤاد المريض تذهب ببعض الحزن) ...

التلبينـة: حسـاء مـن دقيـق أو نخالـة، وربمـا يجعـل فيهـا شيء مـن العسـل واللـبن، وسـميت بذلـك تشـبيها لهـا باللـبن فـي بياضهـا ورقتهـا.

مجمة: من الإجمام وهو الراحة.

#### لا تحزن والله ربك



لا تحزن والله ربك، فإنه لا حزن مع الله أبدا، فإن داهمك الحزن فاستعذ بالله منه، وخفف حزنك بأن ما أصابك من المحن لطفا من الله بك ليسوقك إلى كمال النعيم.

لا تحـزن والله ربـك، قـل بلسـانك وقلبـك: (رضيـت باللـه ربـا) رضـا بربوبيــة الله،

<sup>(</sup>۱) الراوي: عروة بن الزبير | المحدث: مسلم | المصدر: صحيح مسلم | الصفحة أو الرقم: ٢٢١٦ | خلاصة حكم المحدث: [صحيح].





رضا بإلوهيته، رضا بقضائه وقدره، فمن رضي بالله ربا رضيه الله له عبدا. لا تحزن والله ربك، فالدنيا لم تصفَ للأنبياء ولا للمرسلين ولا لخيار عباد الله الصالحين، أتريدها أن تصفو لك؟!

لا تحزن والله ربك، فالدنيا قصيرة، فـلا تقصرها بالأحزان والغمـوم، فيتكـدر حالـك ويسـتوحش قلبـك.

لا تحـزن والله ربـك، فَعَجَلَـةُ الحيـاة تسـير؛ ضحكـت أم بكيـت، فرحـت أم حزنـت، فـلا تشـقى نفسـك بالهمـوم والأحـزان.

لا تحزن والله ربك، افرح بالنعم التي منَّ الله بها عليك، واشكره عليها ﴿ قُلَ بِفَضُلِ ٱللَّهِ وَاللهِ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهِ وَلِلْمُواللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَلَّا وَ

لا تحزن والله ربك، كفكف دموعك، وانهض واستمتع بالحياة، فهي حلوة جميلة بطاعة ربك والقرب منه والأنس به، وجدّ في العمل الصالح حتى تلقى ربك وهو عنك راض، فتفوز بجنة عرضها السموات والأرض، لا حزن فيها ولا كدر، ولا تعب فيها ولا ضجر.





## لا تحزن والله ربك أعظم كلمة في الخَطْب وأشرف جملة في الكرْب:

هي هذه الآية الصادقة الساطعة: ﴿ لَا حَكَزَنَ إِنَّ اللَّهَ مَعَـناً ۞ ﴾ [التوبة: ٤٠]. وما دام الله معنا فممـن نخاف؟ ومـن نخشى؟ ومـن نرهب؟ فهـو القـوي العزيـز، وهـم الضعفاء الأذلاء، ما دام الله معنا فـلا تأسـف على قلـة مـن عـد، أو عـوز مـن عتاد، أو فقـر مـن مـال، أو تخاذل مـن أنصـار.

إن الله معنا وكفى، معنا بحفظه ورعايته، بقوته وجبروته، بكفايته وعنايته، وسر هذه الكلمة فى مدلولها وعظمتها فى معناها.

يوم تذكر معية الله عز وجل وهو الذي بيده مقاليد الحكم، ورقاب العباد، ومقادير الخلق، وأرزاق الكائنات.

واليوم وقد نزل بنا ما ترون، فما الحيلة؟

الحيلة ارفع ملف القضية، وأوراق الفاجعة، وسِجِلَّ الكارثة إلى مـن على العـرش اسـتوى؛ ليقضي فيهـا بمـا يشـاء، إذا ضاقـت بـك الحـال إلجـأ إليـه -سـبحانه- مسـتحضرا قدرتـه علـى كشـف ضرك.



﴿ لَا خَحْزَنُ إِنَّ اللَّهَ مَعَنَا ۞ ﴾ شعار تقوله في كل حال، وعلى كل حال، وعلى كل حال، شعار يجعلك واثقا بالله، مستشرفا عطاءه، مستشعرا معيته؛ في كل مراحل حياتك؛ جعلنا الله وإياك من سكان الجنان.

قوة اليقين بالمعية الإلهية تنفي خبث الخوف والحزن والاستيحاش! عندما تتناوشك الأفكار لتذهب بك إلى الحزن والتشتت..

تذكر أن حياتك ومماتك، سعادتك وشقاءك، صحتك ومرضك، وقوتك وضعفك والأمور التي تشغل تفكيرك بها..أنها كلها بيد الله سبحانه، وليست بيد الناس، فسلم أمرك كله لله واطمئن، وزد يقينك بالله! وما هذه الضوائق والمحن الشديدة التي نمر بها إلا بشائر من عند الله عزوجل، للفرج القريب.

أسأل الله تعالى أن يذهب عنا وعنكم وعن المسلمين كل حزن، وأن يملأ قلوبنا بنور الإيمان واليقين.



# المراجع

لا تحزن إن الله معك:

الشيخ أ.د عبدالله بن محمد الطيار.

لا تحزن إن الله معنا:

الشيخ عبدالله بن طاهر .

لا تحزن إن الله معنا:

الشيخ عمر القزابري.

لا تحزن:

الشيخ حامد ابراهيم طه.

لا تحزن:

الشيخ راشد البداح.

لا تحزن والله ربك:

إدارة موقع ملتقى الخطباء.

ولا تحزنوا:

الشيخ عبدالله بن محمد البصري.

