كُسنْ مَسِعَ. الصَّادِقِينَ الصَّادِقِينَ





### مقدمــة

الصدقُ من أسمى الأخلاق وأعظمها قيمة، وهو من أعظم الأسباب التي تؤدي إلى الفوز والنجاة في الدنيا والآخرة

### تعريف الصـدق

الصدق يعني مطابقة القول أو الفعل للواقع والحقيقة، وهو أن يقول الإنسان الحق دون تحريف أو تزوير. يُعد الصدق من أعلى مراتب الفضائل، وله مكانة عظيمة في الدين وفي الأخلاق الإنسانية. ويُظهر الصدق التزام الشخص بالمبادئ الأخلاقية، والإخلاص في القول والعمل.

## اً أنواع الصدق

### ١. الصدق في القول:

وهو قول الإنسان الحقيقة دون كذب أو تضليل.

#### ٦. الصدق في العمل:

وهو الإخلاص في أداء الأعمال وفق النية الطيبة والواجبات المطلوبة.

#### ٣. الصدق في النية والإرادة:

وهو أن يكون الإنسان صريحًا مع ذاته، بعيدًا عن الخداع أو التزييف.

 وقال النبي ﷺ : «عليكم بالصدق فإن الصدق يهدي إلى البر، وإن البر يهدي إلى الجنـة»<sup>(۱)</sup>

مع أن هذه الفضيلة بسيطة وواضحة، إلا أن كثيرًا من الناس اليوم يعانون من أزمة أخلاقية، ويجدون أنفسهم بعيدين عن الالتزام بالصدق، وذلك بسبب عدة عوامل أبرزها ضعف الإيمان، ضعف التربية، والتهافت على الدنيا.

### عناصر الموضوع

- ا. كونوا مع الصادقين.
- ٦. الصدق طريق للنجاة.
- ٣. توبة الله على الصادقين ودعوة للاقتداء بهم.
- ٤. صدق كعب بن مالك رضي الله عنه في التوبة.
  - ٥. الصدق علامة صدق الإيمان.
    - ٦. الصدق صفة لله عز وجل.
- ٧. الصدق: أعظم صفات الأنبياء ودليل رسالاتهم.
  - ٨. الصدق: خلق الأنبياء.
- ٩. الصدق صفة النبي ﷺ التي شهد بها الحبيب والعدو.
  - ١٠. ثناء الله على صدق الصحابة رضي الله عنهم.

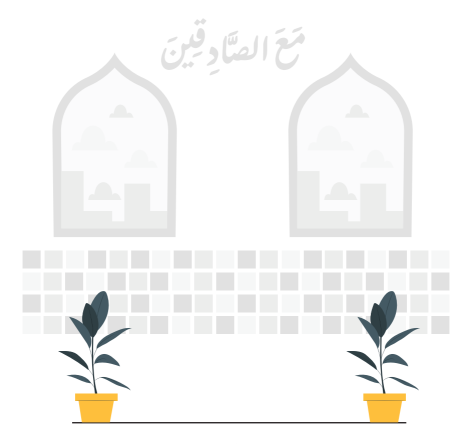
<sup>(</sup>۱) الراوي : عبدالله بن مسعود | المحدث : الألباني | المصدر : صحيح الترمذي | الصفحة أو الرقم : ۱۹۷۱

- ١١. مكانة الصدق عند العرب وشهادة هرقل بصدق النبي عليه الله عليه الله الماء الله الماء الله الماء الماء
  - ١٢. أنواع الصدق:
  - الصدق في الأقوال: قول الحق دون كذب أو تحريف.
  - الصدق في الأفعال: تحقيق ما نقوله من خلال العمل.
- الصدق في النية : أن يكون الإنسان صادقًا في نيته مع الله في جميع أعماله.
- -الصدق في الوفاء بالوعد: الوفاء بالعهود والمواثيق كما أمر الله ورسوله
  - ١٣. الصدق خلق شامل.
  - ١٤. الصدق والإيمان والكذب والنفاق . ٠
    - ١٥. المنافقون في زمان النبي ﷺ.
      - ١٦. خطر النفاق.
  - ١٧. عاقبة النفاق العذاب في الدنيا الآخرة.
  - ١٨. ذم الكذب في الإسلام وكراهية النبي عَيْكُ له.
    - ١٩. آثار الكذب.
    - ۲۰. آثار الصدق.

#### خاتمة

الصدق هـو أسـاس النجـاح والفـوز في الحيـاة الدنيـا والآخـرة. يجـب على المسـلم أن يحـرص على التزامـه بهـذه الفضيلـة العظيمـة في جميـع جوانـب حياته، كما يجب أن نكون قدوة لأجيالنا القادمة في نشر هذه الصفة الكريمة

# كُونُوا مَعَ الصَّادِقِينَ



وذلك مصداقًا لقوله تعالى: ﴿يَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱتَّقُواْ ٱللَّهَ وَكُونُواْ مَعَ ٱلصَّلِدِقِينَ ﴿ التَّوْبَةَ: ١١٩].

قاعدة (كونوا مع الصادقين) هي واحدة من القواعد المحكمة التي تُحدد أساسيات التعامل مع الله سبحانه وتعالى ومع خلقه. هذه القاعدة تمثل

#### ا. سفينة النجاة:

تُعد هذه القاعدة بمثابة سفينة تنقذ المؤمنين من الزلل والانحراف، فهى طريق للهداية والصواب

## ركن من أركان الحياة الاجتماعية:

الصدق ليس فقط ضرورة دينية، بل هو أساس بناء المجتمع الصالح الذي يقوم على الثقة المتبادلة والاحترام بين أفراده

### ٣. علامة خير وسمو الهمة:

الالتزام بالصدق علامة على الطهر الداخلي والرغبة في التميز والرفعة، ويظهر في سلوك الفرد، وطريقته في تعامله مع الآخرين

#### ٤. دليل على كمال العقل:

الصدق يعد من سمات العقلاء؛ حيث يُظهر التزام الشخص بالمبادئ الصحيحة، والتوازن النفسي والاجتماعي

## ٥. تمييز بين أهل الإيمان وأهل النفاق:

الصدق يميز المؤمنين عن المنافقين؛ فالمؤمن يلتزم بالصدق في قوله وفعله، بينما المنافق يخالف ذلك

## ٦. التمييز بين أهل الجنة وأهل النار:

الصدق هو من الخصائص التي تميز أهل الجنة عن أهل النار. الصادقون هم من يستحقون نعيم الله في الآخرة

## ٧. أساس بناء الدين وعمود اليقين:

الصدق هو ركن من أركان الدين التي يعتمد عليها المسلم في عباداته ومعاملاته. هو من أُسس اليقين، التي تبني حياة المؤمن على أساس من الثقة بالله وفيما يفعله

#### ٨. درجة تالية لدرجة النبوة:

الصدق يعد من أعلى درجات الكمال البشري بعد النبوة، إذ كان الأنبياء يُحمدون على صدقهم العظيم، وهو ما يجب أن يسعى المؤمن للوصول إليه في حياته

الصدق هـو مفتاح التميز في الدنيا والآخـرة. إنـه ليـس مجـرد فضيلة فرديـة، بـل هـو أسـاس المجتمع المؤمـن، والفـرد الصـادق الذي يسعى إلى بناء دينـه وحياتـه على أسـاس مـن الصـدق والإخلاص للـه سـبحانه وتعـالى

## معني الطِّــدق لغةً

#### الصدق ضد الكذب:

الصدق هو نقيض الكذب، حيث يُعبِّر عن الصواب والموافقة مع الواقع، بينما الكذب يعني التضليل والتزوير

#### دلالة الصدق:

الصدق يدل على قـوة في الشيء قـولًا وفـعلاً، لأنـه يعكـس الحقيقـة الواضحـة والواثقـة، بينمـا الكـذب لا قـوة لـه؛ لأنـه يعتمـد على الباطـل والتلفيـق

#### صَدَّقَــهُ:

تعني «صدَّقَه» قبول قول الشخص أو تصديقه في ما قاله، أي إنه أقر بما قاله الآخر وَعَدَّهُ صادقًا

#### صَدَقَــهُ الحديث:

عندما نقول «صدَقَه الحديث»، فهذا يعني أن الشخص أبلغه أو أخبره بالصدق، أي نقل إليه الحقيقة

#### صدقتُ القومَ:

تعني "صدقتُ القومَ" أي إنني قلت لهم الحق والصواب، ولم أكن مخادعًا أو مُضللاً في كلامي

#### خلاصــة:

الصدق في اللغة هو القول الحق الذي يتوافق مع الواقع، ويعكس القوة والوضوح، بينما الكذب هو مجرد باطل لا يعتمد على حقيقة أو واقع

- يُنظَر: ((العين)) للخليل بن أحمد (٥/ ٥٦)، ((مقاييس اللغة)) لابن فارس (٣/٣٩/٣)، ((لسان العرب)) لابن منظور (١٩٣/١٠)، ((مختار الصحاح)) للرازي (ص: ١٧٤)

## معنى الصِّدق اصطلاحًا

#### ۱. تعریف ابن عقیل:

الصِّدقُ هو «الخبر عن الشيء على ما هو به»، وهو نقيض الكذب<sup>(ا)</sup>.

#### ٦. تعريف الباجي:

الصِّدقُ هو «الوصف المخبَر عنه على ما هو به»<sup>(٦)</sup>.

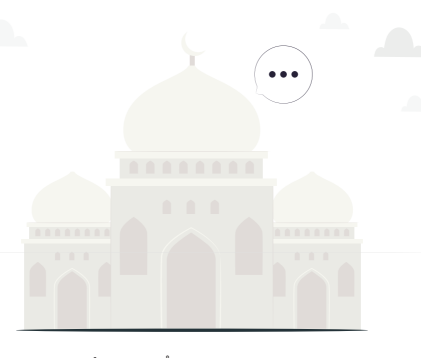
### ٣. تعريف الراغب الأصفهاني:

<sup>(</sup>۱) (يُنظَر: «الواضح في أصول الفقه» لابن عقيل، ۱۲۹/۱).

<sup>(</sup>۲) (يُنظَر: «إحكام الفصول»، ص: ۲۳۵).

الصِّدقُ هـو «مطابقة القـول الضـمير والمـخبر عنـه معًـا، ومتى انخـرم شرطٌ مـن ذلـك لـم يكـن صدقًـا تامًـا»(ا).

## أقوال العلماء في الصدق



ا. قال الجنيد - رحمه الله: «حقيقةُ الصِّدق: أن تصدقَ في موطنٍ لا ينجيك منه إلَّا الكذب»<sup>(٦)</sup>.

 $^{(")}$ . وقيل: «الصِّدقُ: القول بالحقِّ في مواطن الهلكة»  $^{(")}$ .

٣. قال بعض البلغاء:

«الصادق مصان جليل، والكاذب مهان ذليل».

<sup>(</sup>۱) (يُنظَر: «الذريعة إلى مكارم الشريعة»، ص: ۲۷۰).

<sup>(</sup>۲) (مدارج السالکین، ۳/۲۰)

<sup>(</sup>۳) (مدارج السالكين، ص ٦٣٤)

٤. قال بعض الأدباء:

«لا سيف كالحق، ولا عون كالصدق»(أ).

٥. قال بعضهم:

«من لم يؤدِّ الفرض الدائم لم يقبل منه الفرض المؤقت، قيل: وما الفرض الدائم؟ قال: الصدق»<sup>(٦)</sup>.

٦. «من طلب الله بالصدق أعطاه مرآة يبصر فيها الحق والباطل».

۷. «علیك بالصدق حیث تخاف أنه یضرك؛ فإنه ینفعك، ودع الكذب حیث تری أنه ینفعك؛ فإنه یضرك»

 $\Lambda$ . «ما أملق الرجل، فهو مملق إذا افتقر»  $^{(m)}$ .

٩. قال إبراهيم الخواص:

«الصادق لا تراه إلا في فرض يؤديه، أو فضل يعمل فيه»<sup>(3)</sup>.

۱۰. وقيل: «ثلاث لا تخطئ الصادق: الحلاوة والملاحة والهيبة»<sup>(۵)</sup>.

<sup>(</sup>۱) (أدب الدنيا والدين للماوردي، ص ۲۷۰)

<sup>(</sup>۲) (لسان العرب، ۱۰ /۳٤۸)

<sup>(</sup>۳) (مدارج السالكين لابن القيم، ۲۲/۳)

<sup>(</sup>ع) (مدارج السالكين لابن القيم، ٣٠/٣)

<sup>(0) (</sup>مدارج السالكين لابن القيم، ٢٠/٣)

# القاعدة القرآنية في الصـــدق



## ا. الآية الكريمة:

قال الله تعالى: ﴿يَنَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱتَّقُواْ ٱللَّهَ وَكُونُواْ مَعَ ٱلصَّنِدِقِينَ ﴿ اللَّهُ وَكُونُواْ مَعَ ٱلصَّنِدِقِينَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ

## ٦. الشرح:

- ﴿يَنَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ﴾: أي يا من آمنتم بالله، وبما أمر الله بالإيمان به، يجب عليكم أن تقوموا بما يقتضيه هذا الإيمان.
- ﴿ اَتَّقُواْ اَللَّهَ ﴾: اتقوا الله في أقوالكم وأفعالكم، باجتناب ما نهى الله عنه.

- ﴿ وَكُونُواْ مَعَ ٱلصَّدِقِينَ ﴾ : كونوا مع الصادقين في أقوالهم وأفعالهم وأحوالهم، هـؤلاء الذين أقوالهم صدق، وأعمالهم وإرادتهم طاهرة من الكسل والفتور، خالية من المقاصد السيئة، ومشتملة على الإخلاص والنية الصالحة

## ٣. تأثير الصدق:

- قال الله تعالى: ﴿ هَلَذَا يَـوُمُ يَنفَعُ ٱلصَّلِدِقِينَ صِدْقُهُـمُ ﴾ المَائِدَة: ١١٩٠، أي إن الصدق ينقلب إلى نفع عظيم في الآخرة (ا).

### الصــدق طريق للنجاة

الصدق هو سر نجاح الحياة واستقامتها، ومن خلاله يرتفع قدر الإنسان وتعلو مكانته، وَتَحسُن سيرته وتصبح سريرته نقية. لا يمكن لأي شخص أن يحقق قبولًا في قلوب الناس أو يرتقي في مكانته دون أن يكون صادقًا. وهذا الدرس جاء بعد جهاد طويل وبلاء عظيم في خدمة الدين والدفاع عنه.

في آخر سورة التوبة، نجد قصة عظيمة تتحدث عن الصدق والتوبة، حيث يتحدث الله سبحانه وتعالى عن الذين تابوا من المؤمنين، وعلى رأسهم النبي هي وقت العسرة. والمهاجرين، والأنصار الذين تابعوه في وقت العسرة. كما ذكر الله توبته على الثلاثة الذين تخلفوا عن غزوة تبوك، وهم: كعب بن مالك ورفاقه، حيث ضاقت عليهم الأرض بما رحبت، ولكنهم صرحوا بالصدق، وتابوا إلى الله فتاب عليهم

هـذه القصـة تؤكـد أن الصـدق في التوبـة والاعتراف بالخطـأ هـو سبـب لمغفـرة اللـه ورحمتِـه، وأمـر اللـه المؤمـنين في آخـر السـورة أن يتقـوا اللـه

<sup>(</sup>۱) كتاب تفسير السعدي تيسير الكريم الرحمن -ص٣٥٥ المكتبة الشاملة.

ويكونوا مع الصادقين؛ ليقتدوا بهم في صدقهم

## توبة الله على الصادقين ودعوة للاقتداء بهم

الذي قام بالصدق هو النبي عَلَيْ وأصحابه رضي الله عنهم، وذلك في خاتمة سورة التوبة، وهي من آخر ما نزل على النبي عَلَيْ. قال تعالى: ﴿لَقَد تَابَ اللّهُ عَلَى النّبِي وَالْمُهَاجِرِينَ وَالْأَنصَارِ الَّذِينَ اتَّبَعُوهُ فِي سَاعَةِ الْعُسْرَةِ مِن بَعُدِ مَا كَادَ يَزِيغُ قُلُوبُ فَرِيقٍ مِّنْهُم ثُمَّ تَابَ عَلَيْهِم أَ إِنَّهُ بِهِم رَءُوفُ بَعْدِ مَا كَادَ يَزِيغُ قُلُوبُ فَرِيقٍ مِّنْهُم ثُمَّ تَابَ عَلَيْهِم أَ إِنَّهُ بِهِم رَءُوفُ بَعْدِ مَا كَادَ يَزِيغُ قُلُوبُ فَرِيقٍ مِّنْهُم ثُمَّ تَابَ عَلَيْهِم أَ إِنَّا يُوبِي مِن اللّهِ إِلّا إِلَيْهِم رَعُوفُ رَحِيم شَى وَعَلَى اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهِم اللّهُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ وَلُوبُ اللّهُ وَكُونُوا مَعَ الصّدِقِينَ شَهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَكُونُوا مَعَ الصّدِقِينَ شَهُ اللّهُ اللّهُ وَكُونُوا مَعَ الصّدِقِينَ اللّهُ وَاللّهُ وَكُونُوا مَعَ الصّدِقِينَ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَكُونُوا مَعَ الصّدِقِينَ الللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَكُونُوا مَعَ الصّدِقِينَ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الل

معنى الآية: إن هؤلاء الذين تاب الله عليهم ـ النبي عليه ومن معه، والثلاثة الذين خلفوا ـ هم أئمة الصادقين، فاقتدوا بهم

## صدق كعب بن مالك رضي الله عنه في التوبة

من أعظم نماذج الصدق في تاريخنا الإسلامي هو كعب بن مالك رضي الله عنه ورفاقه. صدقوا رسول الله و عدم مرافقته في غزوة تبوك، ولم يختلقوا الأعذار كغيرهم من المتخلفين. وعندما عاد النبي و إلى المدينة، تقدم المنافقون، وأقسموا كذبًا بأعذار واهية، لكن كعب بن مالك رضي الله عنه كان صريحًا في اعترافه. قال: «فَلَمَّا بَلَغَنِي أَنَّه بَوَجَّهَ قَافِلًا، حَضَرَنِي هَمِّي، وطَفِقْتُ أَتَذَكَّرُ الكَذِبَ، وأَقُولُ: بمَاذَا أُخْرُجُ مِن سخط مِن سَخَطِهِ غَدًا؟!»، ثم أضاف أنه استقر في قلبه أن لا يخرج من سخط رسول الله و الكذب، فاختار أن يكون صادقًا في حديثه.

عندما قابل النبي ﷺ، قال كعب: «واللهِ لو جلستُ عند غيرك من أهل الدنيا، لظننتُ أنني سأخرج بعذر، لكنني واللهِ لا أستطيع أن أحدثك بكذب يرضيك عني، فأرجو أن يعفو الله عني». فأجاب رسول الله ﷺ: «أما هذا فقد صدق».

وفي حديثه عن عاقبة صدقه قال كعب بن مالك رضي الله عنه: « واللهِ ما أنعم الله عليَّ من نعمةٍ بعد أن هدانِي للإسلام أعظم في نفسي من صدقي لرسول الله ﷺ»(ا).

هذا النموذج العظيم من الصدق يعكس فائدة الصدق في حياة المسلم. مع أن كعبًا أثم بسبب تخلفه عن الجهاد، إلا إن صدقه أدى إلى توبته ومغفرة الله له، بل وأمر الله المؤمنين أن يتبعوا الصادقين كما قال تعالى: ﴿ يَاَ أَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱتَّقُواْ ٱللَّهَ وَكُونُواْ مَعَ ٱلصَّدِقِينَ ﴿ النَّهُ النَّوْبَةَ: ١١١١

## مكانة الصدق في الإسلام

الصدق هو سمة من سمات أهل الإيمان، وهو طريق إلى أعلى درجات الجنة. كما قال ابن القيم رحمه الله: « هي منزلة القوم الأعظم التي منها تنشأ جميع منازل السالكين، والطريق الأقوم الذي من لم يسِر عليه فهو من المنقطعين الهالكين»<sup>(۱)</sup>.

الصدق خلق كريم لا يتصف به إلا ذو القلب السليم، وقد جاء الإسلام داعيًا إلى هذه الفضيلة العظيمة، التي تعد من أنبل الأخلاق وأفضل القيم

<sup>(</sup>۱) الراوي : كعب بن مالك | المحدث : البخاري | المصدر : صحيح البخاري الصفحة أو الرقم: ٤٤١٨ | خلاصة حكم المحدث : (صحيح)

<sup>(</sup>۲) ابن القيم :عده الصابرين : ص ۲۷۰

## الصدق علامة صدق الإيمان



الصدق هو دليل على قوة الإيمان، فالمؤمن الحقيقي لا يكون إلا صادقًا في علاقته مع ربه، ومع نفسه، وفي تعامله مع الآخرين. وقد وصف الله تعالى المؤمنين الصادقين بقوله: ﴿وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ بِاللَّهِ وَرُسُلِهِ ٓ أُوْلَنِكَ هُمُ ٱلصِّدِيقُونُ وَٱلشُّهَ مَا الشَّهِ عَندَ رَبِّهِمُ لَهُمَ أَجُرُهُمُ وَنُورُهُمُ الحِيدِدِهِ فَالطيدة رفعة لصاحبه في الدنيا والآخرة

## الصدق صفة لله عز وجل



ومما زاد الصدق شرفًا وفضلاً أن وصف الله به نفسه، فقال تعالى:

﴿ قُلُ صَدَقَ ٱللَّهُ ﴾ [آل عِمْرَان: ١٥]

﴿ وَمَنْ أَصْدَقُ مِنَ ٱللَّهِ حَدِيثَا ۞ [النِّسَاء: ٨٧]

﴿ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَتِ سَنُدُخِلُهُمْ جَنَّتِ تَجُرِى مِن تَحْتِهَا الْأَنْهَ رُ خَلِدِينَ فِيهَا أَبَدَا وَعُدَ ٱللَّهِ حَقَّا وَمَن أَصْدَقُ مِن ٱللَّهِ قِيلًا ﴿ اللَّهِ عَلَا اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّ

## الصدق أعظم صفات الأنبياء ودليل رسالاتهم

الصدق هو خلق الأنبياء، ورغم أن الأنبياء عليهم السلام في جميع الأخلاق الطيبة قمة، وفي كل الصفات الراقية منارة، إلا أن الله مدحهم بالصدق؛ مما يعكس عظمة مكانة الصدق ودرجته.

فالصدق هو أول ما يجب أن يتصف به النبي؛ إذ يستحيل أن يبعث الله -تعالى- كذابًا. تأييد الله -تعالى- للأنبياء بالآيات البينات دليل على صدقهم، وكذلك اتباع الناس لهم وظهور أمرهم هو أيضًا دليل على صدقهم

## وصف الله بالصدق رسله وأنبياءه وأصفياءه وأولياءه

قال الله تعالى في إبراهيم عليه السلام: ﴿وَٱذۡكُـرُ فِي ٱلۡكِتَــبِ إِبۡرَهِيـمَۚ اِللَّهِ عَالَى فَي إبراهيم عليه السلام: ﴿وَٱذۡكُـرُ فِي ٱلۡكِتَــبِ إِبۡرَهِيـمَۚ إِنَّــهُ وَ كَانَ صِدِّيقَـا نَّبِيًّا ﴿﴾ [مَرْبَـم:١١

وقال في إدريس عليه السلام: ﴿وَٱذْكُـرَ فِي ٱلْكِتَـبِ إِدْرِيسَ إِنَّـهُۥ كَانَ صِدِيقَـا نَّبيَّـا ۞﴾ لمَرْبَـم: ٥٠

وقال في إسماعيل عليه السلام: ﴿وَٱذْكُـرُ فِي ٱلْكِتَــبِ إِسْمَعِيــلَ ۚ إِنَّــهُۥ كَانَ صَــادِقَ ٱلْوَعْــدِ وَكَانَ رَسُــولَا نَّبِيَّـا ۞﴾ [مَزيَــم: ١٠٠]

### الصدق صفة النبي صلى الله عليه وسلم التي شهد بها العدو والحبيب



لقد كان الصدق صفة ملازمة للرسول الله عنى لقب قبل البعثة بالصادق الأمين. وقد كان العرب في جاهليتهم - قبل بعثة النبي الله يُلقِّبونه بالصادق الأمين. شهد بذلك العدو والحبيب؛ إذ تقول له أم المؤمنين خديجة رضي الله عنها: "أَبْشِرْ، فَوَاللَّهِ لَا يُحْزِيكَ اللَّهُ أَبَدًا وَاللَّهِ إِنَّكَ لَتَصِلُ الرَّحِمَ، وَتَصْدُقُ الْحَدِيثَ، وَتَحْمِلُ الْكَلَّ، وَتَكْسِبُ الْمَعْدُومَ، وَتَقْرِي الضَّيْفَ، وَتُعِينُ عَلَى نَوَائِب الْحَقِّ، "

بهذه الكلمات العظيمة تُثَبِّتُ أم المؤمنين خديجة قلب رسول الله عبرًا على الله الما عبرًا على خشيته: «لقد خشيتُ على نفسى».

وكان دور المرأة والزوجة الصالحة هو تخفيف حدة الضنك التي لحقت بنبي الرحمة ﷺ جراء هذه المقابلة الشديدة الصعبة مع «جبريل»،

<sup>(</sup>۱) الراوي: عائشة أم المؤمنين | المحدث: البخاري | المصدر: صحيح البخاري الصفحة أو الرقم: ٦٩٨٢ | خلاصة حكم المحدث: (صحيح)

وتؤكد له عناية الله به، مدللة على خصال كريمة يتصف بها المصطفى، وسلوكيات طيبة يمارسها في مجتمعه.

فهي توضح له بكل صراحة أن الله لن يخزيه لعلة واحدة، هي أنه مواظب على جملة من العبادات الاجتماعية.. فلن يخزي الله من وصل الرحم، وصدق الحديث، وحمل الكَل، وأكرم الضيف، وأعان على نوائب الدهر!

هذا القلب الكبير الذي يحمل كُل هذا الخير للناس لا يخزيه الله، لن يصل الحُزن إلى قلبه، ولن يصل الخوف من الناس إلى وجدانه، بل ستنعم حياته، وينعم قلبه.

· «کلا»..

لن يحزن قلبك، ما دام يحمل الخير للناس.

۰ «أبشر»..

سيندمل الجرح، ويزول الوجع، وستمضي في طريق الحياة بهذا القلب الخيّر، يفيض منه النور إلى البشر.

· «فوالله لا يخزيك الله أبدًا»:

لست أنت بالوجه الذي يرده الله، ولست أنت بالعبد الذي يتخلى عنه ربه، فأنت عبد أكرمت عباده، أشبعت جوعتهم، وأذهبت ظمأتهم، وكسوت عورتهم، ومسحت على رأس اليتيم، فكنت الأب، وعفوت عمن أساء إليك.

لا يخزيك.. ولم ولن يخزيك الله أبدًا.. فأنعم بحياتك!

· «إنك لتصل الرحم»:

فمن قطعك وصلته، تغني القريب الفقير، وتقوّي القريب الضعيف،

أنت سند أهلك، ووتد أقاربك، لم يسمعوا منك إلا كل خير، ولم يروا منك إلا كل حير، ولم يروا منك إلا كل صلاح.. أنت لكبيرهم ابن، ولصغيرهم أب، ولصاحبهم أخ.

#### · «تصدق الحديث»:

لا تكذب أبدًا، لا تغش أبدًا، لا تزور شهادة، ولا تدلس مقالة، لم يُعهد عليك كذبة واحدة في حياتك، ولم تتلطخ لحظة واحدة في براثن الكذب.

#### · «تحمل الكَل»:

وهـو العاجـز، لا تُعينـه وفقـط، بـل تحملـه! ولا تحملـه فقـط، بـل تحملـه وحاجته! لا ينزل عنك إلا وقد قضيت مسألته، ورحمت ذلته، وأسعدت قلبه.

## · «تقري الضيف»:

ما أكرم الناس إذا نزلوا بدارك! وما أعظمهم إذا حلوا بحضرتك! أوقدت القدور، وجهزت النمارق، وقضيت الحاجات، فإن بات الضيف بدارك بات آمنًا عزيزًا، وإن انصرف؛ فمُكرم مسرور.

#### · «تعين على نوائب الدهر»:

فمصائب الأيام كثيرة، وجراح الواقع كبيرة، فيأتيك طالب العون فتعينه على نائبته، ويأتيك المكروب فتعينه على كربته.. أنت الظَهر للبائسين، فأنت لجراحهم طبيب، وأنت ليتمهم أب

## شهادة أعداء النبي صلى الله عليه وسلم على صدقـــه

الصدق قيمة عظيمة لا يجوز التهاون بها، لأنها أساسٌ متين لديننا الإسلامي، وهي خُلق نبويٌ عظيم تَميّز به رسولنا الكريم محمّد عَيَيَّ كان الصدق جزءًا أصيلًا من شخصيته وسجيته التي لم تتغير، حتى قبل أن

يُبعث نبيًا. لذلك، اشتهر بين قومه بلقب «الصادق الأمين»، فقد كانوا يعرفونه بأنه لا يكذب ولا يخون، سواء في القول أو الأمانة

وعندما أُمِر النبي ﷺ بالجهر بالدعوة إلى الإسلام، أراد أن يُذكّر الناس بصدقه وأمانته التي يعرفونها عنه طوال حياته، ليؤكد لهم أنه رسول الله الذي جاءهم بالحق. فقام بجمع الناس وسألهم: «لو أخبرتكم بشيء، هل ستصدقوني؟»، فأجابوا جميعًا: «ما جربنا عليك إلا صدقًا»، أي إنهم لم يعرفوا عنه سوى الصدق طوال حياته

هذا الموقف يُبيّن أن الصدق ليس مجرد خُلق عابر، بل هو أساس الثقة التي يبنيها الإنسان مع الآخرين، وهو ما جعل الناس يصدقون النبي على حتى قبل أن يُثبت لهم بالدليل أنه رسول الله

وعَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا قَالَ: لَمَّا نَزَلَتْ ﴿وَأَندِرُ عَشِيرَتَكَ الصَّفَا، اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَلَى الصَّفَا، اللَّأَقُ رَبِينَ ۞﴾ الشُعرَاء: ١٠٠١ صَعِدَ النَّبِيُّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَلَى الصَّفَا، فَجَعَلَ يُنَادِي: «يَا بَنِي فِهْرٍ، يَا بَنِي عَدِيِّ» - لِبُطُونِ قُرَيْشٍ - حَتَّى اجْتَمَعُوا فَجَعَلَ الرَّجُلُ إِذَا لَمْ يَسْتَطِعْ أَنْ يَخْرُجَ أَرْسَلَ رَسُولًا لِيَنْظُرَمَا هُوَ، فَجَاءَ فَجَعَلَ الرَّجُلُ إِذَا لَمْ يَسْتَطِعْ أَنْ يَخْرُجَ أَرْسَلَ رَسُولًا لِيَنْظُرَمَا هُو، فَجَاءَ أَبُو لَهَبٍ وَقُرَيْشٌ، فَقَالَ: «أَرَأَيْتَكُمْ لَوْ أَخْبَرْتُكُمْ أَنَّ خَيْلًا بِالوَادِي تُرِيدُ أَنْ تُغِيرَ عَلَيْكُمْ، أَكُنْتُمْ مُصَدِّقِيَّ؟»

قَالُوا: نَعَمْ، مَا جَرَّبْنَا عَلَيْكَ إِلَّا صِدْقًا، - وفي رواية ما جربنا عليك كذبًا-

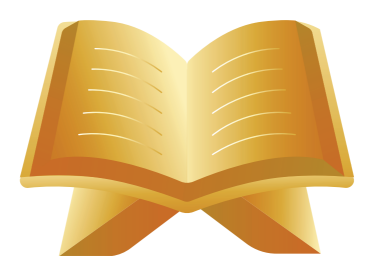
قَالَ : «فَإِنِّي نَذِيرٌ لَكُمْ بَيْنَ يَدَيْ عَذَابٍ شَدِيدٍ»

فَقَالَ أَبُو لَهَبٍ: تَبًّا لَكَ سَائِرَ اليَوْمِ، أَلِهَذَا جَمَعْتَنَا؟

فَأَزَلَتْ ﴿ تَبَّتُ يَدَآ أَبِي لَهَبِ وَتَبَّ ۞ مَآ أَغُنَىٰ عَنْهُ مَالُهُ و وَمَا كَسَبَ ۞ ﴿ النَسَد: ١-١](١)

<sup>(</sup>۱) الراوي: عبدالله بن عباس|المحدث: البخاري|المصدر: صحيح البخاري الصفحة أو الرقم: ٤٧٧٠ |خلاصة حكم المحدث: (صحيح)

### ا ثناء الله على صدق الصحابة رضي الله عنهم



امتدح الله جل وعلا بالصدق الصحابة الأطهار فقال سبحانه: ﴿مِّنَ اللَّهُ وَمِنْهُم اللَّهُ عَلَيْ الْأَهُمُ مَّن قَضَىٰ خَبَهُ وَمِنْهُم اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ الطَّدِقِينَ بِصِدُقِهِم مَّن قَضَىٰ خَبَهُ وَمِنْهُم مَّن يَنتَظِرُ وَمَا بَدَّلُواْ تَبُدِيلًا ۞ لِيَجْرِى ٱللَّهُ ٱلطَّدِقِينَ بِصِدُقِهِم وَيُعَذِبَ اللَّهُ الطَّدِقِينَ بِصِدُقِهِم وَيُعَذِبَ اللَّهُ الطَّدوينَ إِن شَآءَ أَوْ يَتُوبَ عَلَيْهِم أَ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ غَفُورًا رَّحِيمًا ۞ الأَخْرَاب: ٢٠- ٢٠ المُنْفِقِينَ إِن شَآءَ أَوْ يَتُوبَ عَلَيْهِم أَ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ غَفُورًا رَّحِيمًا ۞ الأَخْرَاب: ٢٠٠- ٢٠٠

## الشرح:

في هذه الآية، يمدح الله سبحانه وتعالى المؤمنين الذين صدقوا عهودهم مع الله، وبذلوا أرواحهم في سبيله، وخاصة الصحابة الذين شهدوا مع رسول الله عليه في الغزوات. هؤلاء الرجال صدقوا ما عاهدوا الله عليه، فبعضهم قد لقي ربه شهيدًا (قَضَى نَحْبَهُ)، وبعضهم لا يزال ينتظر النصر أو الشهادة ( يَنْتَظِرُ). وقد ثبتوا على عهودهم، ولم يبدلوا ما كانوا عليه من صدق وإخلاص

الله تعالى وعد الصادقين في هذه الآية أن يَجزِيهم جزاءً عظيمًا، حيث يوفِّيهم أجرهم الكامل بصدقهم، بينما يعاقب المنافقين إن شاء، أو يتوب عليهم إن شاء

وقال سبحانه: ﴿لِلْفُقَرِرَآءِ ٱلْمُهَاجِرِينَ ٱلَّذِينَ أُخْرِجُواْ مِن دِيَرِهِمُ وَأَمُوَالِهِمْ يَبْتَغُونَ فَضُلَا مِّنَ ٱللَّهِ وَرِضُوانَا وَيَنصُرُونَ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ ٓ أُوْلَتَمِكَ هُمُ ٱلصَّدِقُونَ ۞ الحَثْر: ٨

### الشرح:

هذه الآية تتحدث عن المهاجرين الذين هجروا ديارهم وأموالهم في سبيل الله، باحثين عن رضا الله وفضله، ويعملون على نصرة دين الله ورسوله. هؤلاء المهاجرون هم من أهل الصدق، لأنهم لم يتخلوا عن دينهم في وقت الشدة، بل أظهروا إيمانهم وصدقهم لله ورسوله، وضحوا بكل شيء من أجل دينهم

الله سبحانه وتعالى يصفهم بالصادقين؛ لأنهم ثبتوا على العهد، ولم يبدلوا، وواصلوا جهادهم في سبيـل اللـه رغـم مـا تعرضـوا لـه مـن مشـاق وصعـوبات

#### مكانة الصدق عند العرب وشهادة هرقل بصدق النبي صلى الله عليه وسلم

الصدق من الصفات المحمودة عند العرب قديمًا على مر الأيام والأحوال، فقد كانت العرب تنفر من الكذب وتهجو أهله.

ولما سأل هرقل - ملك الروم - أبا سفيان قبل إسلامه قائلًا:

الحديث الذي حدّث به أبو سفيان رضي الله عنه قبل أن يسلم، حينما كان في أرض الشام؛ إذ جيء بكتاب من رسول الله ﷺ إلى هرقـل، فقـال

هرقل: هل ها هنا أحد من قوم هذا الرجل الذي يزعم أنه نبي؟ قالوا: نعم، قال: فدعيت في نفر من قريش، فدخلنا على هرقل، فأجلسنا بين يديه، فقال: أيكم أقرب نسباً من هذا الرجل الذي يزعم أنه نبي؟ فقلت: أنا، فأجلسوني بين يديه، وأجلسوا أصحابي خلفي، ثم دعا بترجمانه، فقال له: قل لهم: إني سائل هذا عن الرجل الذي يزعم أنه نبي، «هل كنتم تتهمونه بالكذب قبل أن يقول ما قال؟»، قال: لا، فقال أبو سفيان: وايم الله لولا مخافة أن يؤثر علي الكذب لكذبت. فقال هرقل: ما كان ليدع الكذب على الناس ويكذب على الله

أي: لم يكن هذا الرجل يكذب على الناس، أفتراه يكذب على الله؟!<sup>(ا)</sup>

فتأمل كيف حاذر هذا الرجل الذي كان مشركاً يومئذ من الكذب؛ لأنه يراه عاراً وسُبةً لا تليق بالرجل الذي يعرف جلالة الصدق، وقبح الكذب! إنها مروءة العربي، الذي كان يعد الكذب من أقبح الأخلاق!

## أنواع الصدق

كثيرٌ من الناس حينما يسمع هذه القاعدة القرآنية: ﴿ يَآ أَيُّهَا ٱلَّذِينَ اللهُ وَكُونُواْ مَعَ ٱلصَّدِقِينَ ﴿ السَّدِقِينَ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ وهذا في الحقيقة تقصير في فهم هذه القاعدة، وإلا لو تأمل الإنسان سياقها لعلم أنها تشمل جميع الأقوال والأفعال والأحوال!

<sup>(</sup>۱) الراوي: أبو سفيان بن حرب | المحدث: البخاري | المصدر: صحيح البخاري | الصفحة أو الرقم: ۷ | خلاصة حكم المحدث: (صحيح).

بعد هذه الآية، ستدرك أن الصدق أعمّ من أن يختصر في الصدق في الأقوال! بل هو الصدق في

- ا. الأقوال.
- ٦. الأفعال.
- ٣. النية والإرادة.
  - ع. بالوعد.

التي كان يتمثلها نبينا ﷺ في حياته كلها، قبل البعثة وبعدها.

١- الصدق في الأقوال:

صدق اللسان يعني أن يقول الإنسان الحقيقة دائمًا، وألا يخبر إلا بما يتوافق مع الواقع. ويُعد صدق اللسان من أعظم مراتب الصدق، لكنه أيضًا من أصعبها على النفس. ومع ذلك، الصدق ليس محصورًا فقط في الأقوال، بل يشمل أمورًا أخرى عديدة:

- ا. الصدق في نقل الأخبار: كما قال الله -تعالى-: ﴿يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوَاْ
  إِن جَآءَكُمُ فَاسِقُ بِنَبَإٍ فَتَبَيَّنُوَاْ أَن تُصِيبُواْ قَوْمًا بِجَهَلَةٍ فَتُصْبِحُواْ عَلَىٰ مَا فَعَلْتُمْ نَدِمِينَ ۞ النَّجُرَات: ٦
- ٦. اجتناب الظنون والأوهام: كما قال النبي عَالَيُهُ-: «إِيَّاكُمْ وَالظَّنَّ؛ فَإِنَّ الظَّنَّ أَكْذَبُ الْخَدِيثِ»<sup>(۱)</sup>.
- ٣. الحذر من التحدُّث بكلِّ ما يَسمع : كما قال النبي عَلَيْهِ -: «كَفَى بِالْمَرْءِ كَذِبًا أَنْ يُحَدِّثَ بِكُلِّ مَا سَمِعَ» (٦).

<sup>(</sup>۱) (رواه البخاري ومسلم)

<sup>(</sup>۲) (رواه مسلم)

#### ومن أقوال السلف:

- قال عمر رضي الله عنه: « عليك بالصدق، وإنْ قتلك» $^{(l)}$ .
- قال الفضيل: «لم يتزين الناس بشيء أفضل من الصدق وطلب الحلال» (۲).
- قال الشعبي: «عليك بالصدق حيث ترى أنه يضرك؛ فإنه ينفعك، واجتنب الكذب حيث ترى أنه ينفعك؛ فإنه يضرك»(٣).

### الصدق منهج حياة في كل المواقف:

- الطالب الصادق: هـو الذي حين يغيب كـسلاً أو لا يحـل الواجب تهاوناً، عنـد سـؤاله لا يقـول إلا الصـدق.
- الموظف الصادق: هو الذي عند التأخر عن الدوام أو الخطأ في التقرير، لا يتعذر بالأعذار المختلقة.
- ناقل الخبر الصادق: هو الذي ينقل الخبر كما هو دون تدليس أو تضخيم.

### ٦- الصدق في الأفعال:

الصدق في العمل يعني أن يكون الإنسان صادقًا مع نفسه، بحيث تكون سريرته مثل علانيته، وألا يظهر شيئًا في أفعاله يخالف حقيقة ما في قلبه، مثل أن يتظاهر بالخشوع بينما قلبه خالٍ منه.

<sup>(</sup>۱) (۲۸۲/۱۲)موسوعة التفسير المأثور — معهد الشاطبي

<sup>(</sup>۲) شعب الإيمان ج: ٤ ص: ۲۳۲ برقم ٤٩٠٠

<sup>(</sup>٣) ، ٥٣٧٨. (٢٨٠/١٢) موسوعة التفسير المأثور — معهد الشاطبي

### ٣- الصدق في النية والإرادة:

الصدق في النية يعني أن تكون كل أعمال الإنسان موجهة لله وحده، دون أي رياء أو نفاق. كما قال الله عن المنافقين: ﴿ يَقُولُونَ بِأَلْسِنَتِهِم مَّا لَيْسَ فِي قُلُوبِهِمُ ﴾ الفَنْح: ١١٠.

العمل الصالح لا يُقبَل إلا إذا كان خالصًا لوجه الله، كما قال ابن القيم: «الصدق في الأحوال هو استواء أعمال القلب والجوارح على الإخلاص»<sup>(۱)</sup>.

#### صدق النية طريق للنجاح والفوز

عندما يعمل الإنسان عمله الصالح، فإنه لا يطلب منه مصلحة دنيوية، بل يقصد به وجه الله وحده. مثال على ذلك، الأعرابي الذي آمن بالنبي ﷺ، وأصر على الهجرة في سبيل الله.

### ٤- الصدق في الوفاء بالوعد:

الصدق في الوفاء بالوعد يعني أن يكون الإنسان صادقًا في تلبية ما وعد به الآخرين، سواء كان وعدًا بموعد أو مكان أو هدية أو أُعطية معينة.

- - ٦. الوفاء بعهد النبي ﷺ : يتطلب الالتزام بسنته، واتباع أوامره.
- ٣. الوفاء بعهد الناس: الوفاء بالعهد مع الناس يعني التزام الإنسان بما وعد به. الكذب في الوفاء يعد من أخطر الأخلاقيات السلبية التي حذر منها الإسلام. كما جاء في الحديث: «آيَةُ الْمُنَافِقِ ثَلاثٌ: إِذَا حَدَّثَ كَذَبَ، وَإِذَا وَعَدَ أَخْلَفَ، وَإِذَا اؤْتُمِنَ خَانَ» (٦).

<sup>(</sup>۱) مدارج السالکین بتصرف (۲۸۱/۲).

<sup>(</sup>٢) الراوي : أبو هريرة | المحدث : البخاري| المصدر : صحيح البخاري الصفحة أو الرقم: ٣٣ | خلاصة

### أهمية الوفاء بالعهد في الحياة اليومية:

الإسلام يشدد على الوفاء بالعهد بوصفه جزءًا من الإيمان والتقوى، وأن المسلم يجب أن يكون قدوة في الصدق والوفاء.

#### المعنى الإجمالي:

الوفاء بالوعد يتطلب الصدق في القول والعمل. المسلم يجب أن يـلتزم بمـا وعـد بـه، وألا يخلـف وعـده تحـت أي ظـرف

## الصدق خُلُق شامل

الصِّدق هـو خلـق عظيم يشـمل الأقـوالَ والأعمالَ والأحـوالَ، كما بيِّن الإمام ابن القيم -رحمـه اللـه- في قولـه:

«الصدق في الأقوال استواء اللسان على الأقوال، كالسنبلة المستقيمة على ساقها، والصدق في الأعمال استواء الأفعال على الأمر والمتابعة، كاستواء الرأس على الجسد، والصدق في الأحوال استواء أعمال القلب والجوارح على الإخلاص، واستفراغ الوسع وبذل الطاقة. فمن حقّق ذلك، كان من الذين جاؤوا بالصدق. وبقدر كمال هذه الأمور في العبد تكون صِدِّيقيته»(ا).

## الصدق والإيمان والكذب والنفاق

الصدق هو جزء أساسي من الإيمان في الإسلام. فالشخص المؤمن يجب أن يكون صادقًا في أقواله وأفعاله، سواء كان في علاقته مع الله أو مع الناس. على النقيض من ذلك، فإن الكذب يرتبط ارتباطًا وثيقًا بالنفاق.

حكم المحدث : ( صحيح ).

<sup>(</sup>۱) (مدارج السالكين، ۲۵۷/۲)

والنفاق هو أن يظهر الشخص خلاف ما يُبطن، أي أن يكون لديه ظاهر طيب أمام الناس بينما قلبه أو نيته مخالفة لذلك. وبالتالي، يُعد الكذب صفة من صفات المنافقين الذين يخفون حقيقتهم ونياتهم السيئة

## المنافقون في زمان النبي صلى الله عليه وسلم

النفاق كان موجودًا في زمن النبي الشيخ بشكل واضح في بعض الناس الذين كانوا يظهرون الإسلام والصلاة والصوم أمام المسلمين، ولكنهم كانوا في داخلهم يتآمرون ضد الدين ويكذبون. هؤلاء المنافقون كانوا يظهرون صورة التمسك بالإسلام بينما كانت بواطنهم تخالف ذلك. وكان النبي الشي يعرفهم من خلال أفعالهم وأقوالهم المخادعة، ولكن الناس لم يعرفوا حقيقتهم.

### خطر النفاق

النفاق في الإسلام يُعد من أخطر الصفات؛ لأنه يعني أن الشخص يعيش حياة مزدوجة، مما يجعل تصرفاته غير صادقة في الغالب. هذا التناقض في الظاهر والباطن يجعل الشخص عرضة للعذاب في الآخرة إذا لم يتب ويصلح من نفسه. فالتوبة والرجوع إلى الله هي الطريق الوحيد للمسلم لتجنب هذا العذاب، وتحقيق التوافق بين الظاهر والباطن

### عاقبة النفاق العذاب في الدنيا الآخرة

تعددت الآيات التي تحذر من النفاق؛ حيث يقول الله تعالى: ﴿إِنَّ الْمُنَافِقِينَ فِي الدَّرُكِ الْأَسُفَلِ مِنَ النَّارِ وَلَى تَجِدَ لَهُمْ نَصِيرًا ﴿ اللَّاسُاء : هَا المُنافقين في أدنى مستوى من العذاب في النار، وهو الدرك الأسفل. السبب في هذا العقاب الشديد هو أن المنافقين كانوا يظهرون إيمانهم أمام الناس، ولكنهم في الحقيقة كانوا يحملون نيات فاسدة في داخلهم. من الممكن أن يكونوا يصومون، ويصلون خلف النبي على المنافقين في الجهاد، ولكنهم لا يفعلون ذلك بإخلاص ولا صدق في نياتهم .

#### الرسالة الأساسية:

الرسالة الأساسية لهذه الفقرة هي أن المسلم يجب أن يتسم بالصدق، وأن يكون متسقًا بين ما يظهره من إيمان في العلن، وما يُخفيه في قلبه. هذا التوافق بين الظاهر والباطن هو أساس الإيمان الصادق. وفي المقابل، فإن الكذب والنفاق يُعدان من أخطر ما يمكن أن يؤدي بالإنسان إلى العذاب الأبدي في الآخرة، إذا لم يتب ويصلح من داخله

## ذم الكذب في الإسلام وكراهية النبي صلى الله عليه وسلم له

ما كانَ خلقُ أبغضَ إلى رسولِ اللهِ ﷺ منَ الكذبِ، ولقد كانَ الرَّجـلُ يحدِّثُ عندَ النَّبِيُ ﷺ بالكذبةِ فما يزالُ في نفسِه حتَّى يعلمَ أنَّهُ قد أحدثَ منها توبةً (ا).

الكذب من أبرز الأخلاق المذمومة التي حذر منها النبي ﷺ بشدة، وكان يكرهه بشدة كما تقول عائشة- رضى الله عنها-. ففي الحديث، تقول

<sup>(</sup>۱) الراوي : عائشة أم المؤمنين | المحدث : الألباني | المصدر : صحيح الترمذي الصفحة أو الرقم: ۱۹۷۳ | خلاصة حكم المحدث : إسناده صحيح التخريج : أخرجه الترمذي (۱۹۷۳) واللفظ له، وأحمد (۲۵۱۸۳) باختلاف يسير

عائشة: «ما كان خلقٌ أبغضَ إلى رسول الله ﷺ من الكذب» . وهذا يعني أن الكذب كان من أسوأ الصفات التي يكرهها النبي ﷺ في الناس

الكذب هو إخبار الناس بشيء يخالف الواقع، وهو تضليل للحقائق وتحريفها. وقد كان النبي ﷺ يتأثر من الكذب الذي يُقال أمامه، بحيث يظل في نفسه شيء حتى يعلم أن الشخص الذي تكلم به قد تاب عن كذبه، ولن يعود إليه مرة أخرى

هذا الحديث يظهر مدى قبح الكذب وخطورته في الإسلام؛ حيث يعد من صفات المنافقين، ويجب على المسلم أن يتجنب هذا الخلق السيء



 الكذب يذهب بالمروءة: المروءة هي خلق رفيع يعبر عن الاحترام والصدق في المعاملة، والكذب يضر بهذه المروءة، ويقلل من قيمة الشخص في نظر الآخرين

٦. الكذب يعرض صاحبه للإهانة والاحتقار وضياع الهيبة:

الكذب يؤدي إلى فقدان الثقة؛ مما يسبب احتقار الشخص وعدم احترامه

٣. الكذب يخلط الحق بالباطل:

الكاذب يخلق واقعًا غير صحيح؛ مما يؤدي إلى فساد الفكر والعلم، ويشوه الواقع في نفوس الآخرين. (الكاذِبُ يُصَوِّرُ المعدومَ موجودًا، والموجودَ معدومًا، والحَقَّ باطلًا، والباطِلَ حَقَّا، والخيرَ شَرَّا، والشَّرَّ خيرًا؛ فيَفسُدُ عليه تصوُّرُه وعِلمُه؛ عُقوبةً له، ثمَّ يُصَوَّرُ ذلك في نَفسِ المخاطَب)(ال

<sup>(</sup>۱) يُنظَر: ((الفوائد)) لابن القيم (ص: ۱۳۵) .

### الكذب يهدى إلى الفجور:

الكذب يدفع الشخص إلى ارتكاب المزيد من المعاصي، ويجعله بعيدًا عن الاستقامة، وقد يؤدي إلى دخول النار. الفجور يُعرَّف في هذا السياق على أنه الميل إلى المعاصي، والابتعاد عن الاستقامة، وهو عكس البر الذي يشير إلى الالتزام بالقيم الطيبة والحق. الفجور يتطور عادة عندما يتكرر الكذب، ويصبح عادة عند الشخص، وبالتالي يضعف فيه الوازع الأخلاقي والشرعي

#### ٥. الكذاب لا تسكن القلوب إليه:

الكذب يسبب نفور الناس من الشخص الكاذب؛ لأنهم لا يستطيعون الوثوق به

### ٦. الكذاب لا يفلح أبدًا:

الكذب يقود إلى الفشل، سواء في الدنيا أو الآخرة.

#### ٧. الكذب من علامات النفاق:

### ٨. الكذب يمحق البركة وينقص الرزق:

كما قال النبي ﷺ، الكذب في البيع يؤدي إلى محق البركة، وتقليل النفع من الأعمال. (البَيِّعانِ بالخيارِ ما لم يتفَرَّقا، فإن صَدَقا وبيَّنَا بورِكَ لهما في بيعِهما، وإن كتَمَا وكذَبَا مُحِقَت بركةُ بيعِهما) (ا).

#### ٩. الكذب يحرمه هداية الله وتوفيقه:

الكذب يبعد الشخص عن الهداية، ويجعله في ضلال دائم، كما قال الكذب يبعد الشخص عن الهداية، ويجعله في ضلال دائم، كما قال الله تعالى: ﴿إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَهُــدِي مَــنُ هُــوَ مُسْرِفُ كَــذَّابُ ۞ ﴿ اَعَانِـر: ٢٨٠

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري (۲۰۷۹) ومسلم (۱۵۳۲).

### ۱۰. الكذب سبب لحلول اللعنة:

الكذب يجلب اللعنة على صاحبه، ويبعده عن رحمة الله، كما قال تعالى في القرآن الكريم: : ﴿ فَنَجُعَل لَّعُنَتَ ٱللَّهِ عَلَى ٱلْكَـٰذِبِينَ ۞ وَال عِنرَان ١٠٠].

### ۱۱. الكذب يؤدي إلى الفساد:

الكذب يسبب الفرقة والفساد في المجتمع، ويضعف العلاقات بين الأفراد، (الصِّدقُ والوفاءُ تَوأمانِ، والصَّبرُ والحِلمُ تَوأمانِ، فيهـنَّ تمـامُ كُلِّ دينِ، وصلاحُ كُلِّ دُنيـا، وأضدادُهـنَّ سَبَـبُ كُلِّ فُرقـةٍ، وأصـلُ كُلِّ فسـادٍ)<sup>(ا)</sup>.

## IF. في الدنيا يعيش مرتابًا خائفًا من كشف كذبه:

الشخص الكاذب يعيش في حالة من القلق والخوف من كشف كذبه، مما يؤثر سلبًا على حياته وراحته النفسية، كما قال النبي ﷺ: «دع ما يَريبكَ إلى ما لا يَريبُكَ ، فإنَّ الصِّدقَ طُمأنينةٌ، وإنَّ الكذبَ رِيبَةٌ»<sup>(۱)</sup>.

الكذب يُعد من أكبر الرذائل وأخطر الأخلاقيات التي تهدم العلاقات، وتسبب الفساد، وهو مدخل للشر والآثام، وله آثار سلبية كبيرة على الفرد والمجتمع

فلقد ذمَّ رسول الله ﷺ الكذب، وحذَّر منه، ونهى عنه، وجعل له العواقب الوخيمة؛ فهو وصف قبيح، وداء عضال، ومرض خطير، فكما أن الصدق هو رأس الفضائل، وجامع لخصال الخير؛ فالكذب رأس الرذائل، ومجمع المساوئ؛ إن أصاب قلبًا أمرضه، وكان دليلًا على سوء الطوية، وانحطاط الهمة، وسقوط المنزلة عند الله وعند الخلق.

<sup>(</sup>۱) ((الرسائل)) للجاحظ (۱/ ۱۲۵)

<sup>(</sup>٢) الراوي : الحسن بن علي بن أبي طالب | المحدث : الألباني | المصدر : صحيح الترمذي. الصفحة أو الرقم: ٢٥١٨ | خلاصة حكم المحدث : صحيح.

كما إن الكذب إذا أصاب أسرة فرقها، وإن أصاب مجتمعًا أوهنه، فهو باب للمحن، ومزيل للنعم والمنن، طارد للخير، جالب للشر، وكفى في خطره وقبحه أنه من خصال النفاق، فقد قال النبي ﷺ: «آيَةُ الْمُنَافِقِ ثَلَاثٌ: إِذَا حَدَّثَ كَذَبَ، وَإِذَا وَعَدَ أَخْلَفَ، وَإِذَا اؤْتُمِنَ خَانَ» (ا

ويقول الحسن البصري رحمه الله: «الكذب جماع النفاق» $^{(7)}$ .

فكم فرق بين أحباب، ونثر الشقاق بين أصدقاء، وزرع العداوة بين أهل وأرحام، لذا تنفر منه النفوس الكريمة، والطبائع السليمة، والعقول الحكيمة، وقد قيل: «من قلَّ صدقه قلَّ صديقه».

قَالَ ابْنُ مَسْعُودٍ: إِنَّ الْكَذِبَ لَا يَصْلُحُ فِي جِدٍّ وَلَا هَـزْلٍ، وَلَا أَنْ يَعِدَ أَحَدُكُمْ صَبِيِّهُ شَيْئًا ثُمَّ لَا ينجزله، اقرؤوا إِنَّ شِئْتُمْ ﴿يَثَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱللَّهَ وَكُونُواْ مَعَ ٱلصَّلِدِقِينَ ﴿ اللَّهَ التَوْبَةَ: ١١٠١ (٣).

قال البيهقي رحمه الله في «شعب الإيمان»: «فَأُوَّلُ مَا دَحَلَ فِي هَذَا لُزُومُ الصِّدْقِ، ومُجانَبَةُ الكَذِبِ، ولِلْكَذِبِ مَراتِبُ، فَأَعْلاها فِي القُبْحِ والتَّحْرِيمِ الكَذِبُ عَلَى اللهِ، ثُمَّ عَلَى نَبِيِّهِ عَلَى اللهِ، ثُمَّ كَذِبُ المَرْءِ عَلَى عَيْنَيْهِ، وعَلَى لِسانِهِ الكَذِبُ عَلَى اللهِ، ثُمَّ عَلَى اللهِ، ثُمَّ كَذِبُ المَرْءِ عَلَى عَيْنَيْهِ، وعَلَى لِسانِهِ وسائِرِ جَوارِحِهِ، وكَذِبُهُ عَلَى والدَيْهِ، ثُمَّ كَذِبُهُ عَلَى الأَقْرَبِ فَالأَقْرَبِ مِنَ المُسْلِمِينَ، وأَغْلَظُ ذَلِكَ كُلِّهِ مَا يَضُرُّ بِهِ أَحَدًا فِي نَفْسِهِ أَوْ مالِهِ أَوْ أَهْلِهِ أَوْ وَلَدِهِ، ثُمَّ الكَذِبُ المُوبِقُ بِاليَمِينَ أَغْلَظُ ذَلِكَ مِنَ الكَذِبِ المُتَجَرِّدِ عَنِ اليَمِين، ويَتْلُو الكَذِبَ فِي الكَرامَةِ المَلَقُ، والإفْراطُ فِي مَدْحِ الرَّجُلِ، وأَقْبَحُ اليَمِين، ويَتْلُو الكَذِبَ فِي الكَرامَةِ المَلَقُ، والإفْراطُ فِي مَدْحِ الرَّجُلِ، وأَقْبَحُ لَلِكَ مَا كَانَ فِي وَجْهِهِ، ويَتْلُوهُ الخَوْضُ فِيما لا يَعْنِي، ولا يَرْجِعُ إلى الخَائِضِ فِيهِ مِنهُ نَقَعٌ، ولا يَعُودُ عَلَيْهِ مِنَ الشُّكُوتِ ضَرَرٌ». وقد نهى الله جَلَّ وعَلا فِي النِّباع الإنْسانِ ما لَيْسَ لَهُ بِهِ عِلْمٌ، ويَشْمَلُ ذَلِكَ قَوْلَهُ: «رَأَيْتُ، ولَمْ

<sup>(</sup>۱) الراوي: أبو هريرة | المحدث: البخاري | المصدر: صحيح البخاري | الصفحة أو الرقم: ٣٣ | خلاصة حكم المحدث: (صحيح).

<sup>(</sup>٢) الزهد للإمام أحمد، صـ ٢٢٥.

<sup>(</sup>٣) الراوي: عبدالله بن مسعود | المحدث: ابن القيم |

يَرَ. وسَمِعْتُ، ولَمْ يَسْمَعْ، وعَلِمْتُ، ولَمْ يَعْلَمْ». ويَدْخُـلُ فِيهِ كُلُّ قَوْلٍ بِلا عِلْمٍ، وأَنْ يَعْمَلَ الإنْسانُ بِما لا يَعْلَمُ» (ا).

### الشرح:

البيهقي- رحمه الله - يوضح في هذا النص مراتب الكذب في الإسلام، وأعلاها قبحًا، بدءًا من الكذب على الله سبحانه وتعالى، ثم على نبيه على العد ذلك يأتي الكذب على النفس واللسان والجوارح، والكذب على الوالدين، ثم الأقارب.

ويبين أيضًا أن من أخطر أنواع الكذب هو الذي يؤذي الآخرين في حياتهم أو أموالهم أو أسرهم، ثم يأتي بعد ذلك الكذب المغلف باليمين، والذي يعد أشد قبحًا من الكذب العادي.

كما أن المبالغة في المدح أو التملق تُعد أيضًا نوعًا من الكذب، وكذلك الخوض في أمور لا تعود على الشخص بأي نفع

وفيما يتعلق بما نهى الله تعالى عنه، بَيَّنَ البيهقي أن الله- عز وجل-حذر من قول الإنسان ما لا يعلم؛ مثل القول: «رأيت» دون أن يرى، أو «سمعت» دون أن يسمع، أو «علمت» دون أن يكون لديه العلم بذلك. وكل قول بلا علم يعد من الكذب المحرم في الإسلام، ويجب على المسلم تجنب الحديث أو العمل بما لا يعلم.

أما الصدق، فهو مصدر لعديد من الفضائل والآثار الطيبة. فهو دليل على رجحان العقل، وحسن السيرة، ويجعل الإنسان بعيدًا عن الكذب وخصاله السيئة. بالإضافة إلى ذلك، يكتسب الإنسان بفضيلة الصدق عزة النفس وهيبتها، كما يظهر ذلك في قصة الثلاثة الذين خُلِّفُوا، حيث يتبين حلاوة الصدق، ومرارة الكذب، حتى بعد وقت طويل

<sup>(</sup>۱) ص٤٣٥ - كتاب شعب الإيمان ط الرشد - حفظ اللسان عما لا يحتاج إليه (أبو بكر البيهقي)

ومن تأمل في الآيات والأحاديث الواردة في مدح الصدق والثناء على أهله وجدَ عجبا عجاباً!

الصدق ومرارة الكذب حتى بعد وقت طويل.

الحديث الذي ذكرته هو حديث نبوي شريف، وقد ورد في صحيح مسلم عن عبد الله بن مسعود رضي الله عنه، وفيه يقول النبي ﷺ: «عَلَيْكُم بالطِّدْقِ، فإنَّ الطِّدْقَ يَهْدِي إلى البِرِّ، وإنَّ البِرَّ يَهْدِي إلى الجَنَّةِ، وما يَزالُ الرَّجُلُ يَصْدُقُ، ويَتَحَرَّى الطِّدْقَ، حتَّى يُكْتَبَ عِندَ اللهِ صِدِّيقًا، وإيَّاكُمْ والكَذِبَ، فإنَّ الفُجُورِ، وإنَّ الفُجُورَ يَهْدِي إلى النَّارِ، وما يَزالُ الرَّجُلُ فإنَّ اللهِ كَذَابًا.» (أ)

## الشرح:

في هذا الحديث، يوجه النبي- الله أهمية الصدق، وأثره العظيم في حياة المسلم. فالصدق هو طريق إلى البر، والبر هو الطاعة والإحسان، والذي يؤدي في النهاية إلى الجنة. وبالمقابل، يحذر من الكذب؛ لأنه يقود إلى الفجور، والفجور هو الانحراف عن الطريق المستقيم، والذي في نهايته يؤدي إلى النار.

النبي - ﷺ - يبين أن الشخص الذي يتحرى الصدق في كلامه وأفعاله يصبح معروفًا عند الله تعالى «صِدِّيق»، بينما الشخص الذي يعتاد الكذب يصبح مكتوبًا عند الله تعالى «كَذَّاب». هذا الحديث يحث المسلم على التحلي بفضيلة الصدق، والابتعاد عن الكذب؛ لما له من تأثير في تزكية النفس، وضمان السلامة في الدنيا والآخرة

<sup>(</sup>۱) الراوي : عبدالله بن مسعود | المحدث : البخاري | المصدر : صحيح البخاري الصفحة أو الرقم: ۱۰۹۶ | خلاصة حكم المحدث : (صحيح).

### ا آثــار الصــدق



آثار الصدق في الدنيا والآخرة عظيمة، وتدل على الأثر الكبير للصدق في حياة المسلم في جميع جوانبها. نستعرض هنا بعض الآثار التي يحققها الصدق في حياة الفرد والمجتمع

### الصدق طريق الأبرار إلى الجنة:

قال الله تعالى: (هَذَا يَوْمُ يَنْفَعُ الصَّادِقِينَ صِدْقُهُمْ لَهُمْ جَنَّاتٌ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الْأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا أَبَدًا رضي الله عنهم وَرَضُوا عَنْهُ ذَلِكَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ} (المائدة: ١١٩).

الصدق هو طريق المؤمنين إلى الفوز العظيم، حيث ينالون رضا الله ودخول الجنة ٦. من أسباب محبة الله والاقتراب منه:

الصدق هو سبب لمحبة الله؛ مما يؤدي إلى القرب منه.

٣. محبة الناس وثقتهم:

الصادق يحظى بمحبة الناس وثقتهم في تعاملاتهم اليومية، إذ يطمئنون إليه، ويعتمدون عليه

### ٤. رفع قدر صاحبه:

الصدق يُعلي من قيمة الشخص ويجعل له منزلة رفيعة بين الناس، كما قال النبي ﷺ: "أفضلُ النَّاسِ كلُّ مخموم القلب، صدوق اللِّسانِ "(ا

٥. رفع الأعمال وعلو شأنها:

الأعمال التي تندرج تحت الصدق هي أكثر قبولًا عند الله، وتؤثر بشكل إيجابي على حياة الفرد

دليل القوة والثقة بالنفس:

الصادق يعكس قـوة الشخصية وثقـة بالنفـس؛ حيـث لا يخـاف مـن قـول الحـق مهمـا كانـت الظـروف

٧. النجاة من المهلكات:

الصدق يكون سببًا في تفريج الكربات، كما في قصة أصحاب الغار الثلاثة الذين تحروا الصدق فنجاهم الله. فدعا كل واحد منهم بما عمِله من عمل صدَق فيه لله، وأخلص له فيه، فكان الفرج والنجاة

<sup>(</sup>۱) الراوي : عبدالله بن عمرو | المحدث : الألباني | المصدر : السلسلة الصحيحة | الصفحة أو الرقم : ٩٤٨ | خلاصة حكم المحدث : إسناده جيد رجاله ثقات.

### ۸. تأثير في القلوب :

الحديث الصادق له تأثير كبير في قلوب الآخرين، ويزيد من قوة التأثير فيهم

٩. المعية مع النببين والصالحين:

الصادقون سيكونون في معية النبيين والصالحين والشهداء في الآخرة، كما جاء في الحديث الصحيح

١٠. حصول البركة في الأعمال والأموال:

الصدق يجلب البركة في المعاملات المالية، كما قال النبي - السيدة المركة في المعاملات المالية، كما قال النبي - السيدة المركة في المعاملات المالية، كما قال النبي - السيدة المالية المالي

۱۱. انشراح الصدر وراحة البال:

الصادق يعيش في طمأنينة وراحة نفسية، بينما الكذب يجلب القلق والريبة

١٢. إبعاد عن النفاق:

الصدق يبعد صاحبه عن النفاق، ويجعله في معزل عن أفعال المنافقين

۱۳. تماسك المجتمع:

الصدق يعـزز مـن الترابـط الاجتماعـي، ويقـوي أواصـر العلاقـات بين أفـراد المجتمـع

١٤. علو المنزلة بين الناس:

الشخص الصادق يُرفع شأنه بين الناس، ويُحترم من الجميع.

<sup>(</sup>١) المصدر: صحيح مسلم | الصفحة أو الرقم: ١٥٣٢.

الصادقون لهم مغفرة الله وأجر عظيم.

فوائِـدُ الصِّـدقِ -موسـوعة الأخلاق والسـلوك- موقـع موسـوعة الـدرر السنيـة

قال ابنُ القَيِّمِ - رحمه الله -: «فَكُلُّ عَمَلٍ صالِح ظاهرٍ أَو بَاطِنٍ فَمَنشَؤُهُ الصِّدقُ، وَكُلُّ عَمَلٍ فَاسِدٍ ظَاهِرٍ أَو بَاطِنٍ فَمَنشَؤُهُ الكَذِبُ، وَاللهُ - تعالى - الصِّدقُ، وَكُلُّ عَمَلٍ فَاسِدٍ ظَاهِرٍ أَو بَاطِنٍ فَمَنشَؤُهُ الكَذِبُ، وَاللهُ - تعالى - يُعَاقِبُ الكَذَّابَ بِأَن يُقعِدَهُ وَيثَبِّطَهُ عَن مَصَالِحِهِ وَمَنَافِعِهِ، وَيُثِيبُ الصَّادِقَ بِعَاقِبُ الكَذَّابِ بِأَن يُوفِّقَهُ لِلقِيَامِ بمصالِح دُنيَاهُ وَآخِرَتِهِ، فَمَا استُجلِبَت مَصَاكُ الدُّنيا وَالآخِرَةِ بِعَثْلِ الطَّدقِ، وَلا مَفَاسِدُهما وَمَضَارُّهما بِمِثلِ الكَذِبِ»<sup>()</sup>.

وبعد هذا.. فإن من المحزن والمؤلم أن يرى المسلم الخرق الصارخ ـ في واقع المسلمين ـ لما دلّت عليه هذه القاعدة القرآنية المحكمة: ﴿يَآ أَيُّهَا اللّهَ وَكُونُواْ مَعَ ٱلصَّدِقِينَ ۞ التَّوْبَة : ١١٠٠]!

فكم هم الذين يكذبون في حديثهم!

وكم هم الذين يخلفون مواعيدهم!

وكم هم أولئك الذين ينقضون عهودهم!

أليس في المسلمين من يتعاطى الرشوة ويخون بذلك ما اؤتمن عليه من أداء وظيفته؟!

<sup>(</sup>۱) الفوائد (ص: ۱۳٦).

أليس في المسلمين من لا يبالي بتزوير العقود، والأوراق الرسمية؟! وغير ذلك من صور التزوير؟!

إن فقدان الثقة بين الناس هو أزمة كبيرة تؤثر على جميع جوانب الحياة الاجتماعية، خاصةً في المعاملات اليومية؛ مثل التجارة. حين يغيب الصدق، يصبح الكذب سمة سائدة، مما يسبب فجوة كبيرة في التعاملات بين الأفراد. في التجارة، على سبيل المثال، يصبح التاجر الذي يُعرف بالصدق موضع ثقة للناس، بينما يعاني من لا يتحلى بهذه الصفة من فقدان المصداقية

ورغم وفرة النصوص الشرعية التي تحث على الصدق وتنهى عن الكذب، إلا أن البعض لا يزال يمارس الكذب. في حين أن الصدق يُعد أساسًا للفضائل الأخلاقية والنفسية، وهو ضروري لبناء حياة اجتماعية سليمة. الصدق هو المفتاح للسعادة الفردية والجماعية، وهو عنصر أساسي لرقي الأمم وتقدمها. أمة تتحلى بالصدق في أقوالها وأعمالها هي أمة قادرة على الازدهار

وفي النهاية، من أكبر الخسائر التي يحققها من يكذب هو ابتعاده عن ركب المؤمنين في قوله: ﴿يَاۤ أَيُّهَا الله تعالى يوجه المؤمنين في قوله: ﴿يَاۤ أَيُّهَا اللّهَ وَكُونُواْ مَعَ ٱلصَّدِقِينَ ﴿ اللّهُ التَّوْبَةَ: ١١٠١؛ مما يدل على أهمية الصدق في حياتنا اليومية والإيمانية

الصدق في الإسلام ليس مجرد خيار أو فضيلة اختيارية، بل هو فريضة شرعية، وواجب على المسلم في جميع أحواله. إن الصدق مع الله، ومع النفس، ومع الناس هو الوسيلة التي تضمن للإنسان السعادة والنجاة في الدنيا والآخرة. فالمؤمن الصادق هو من يتسم بالصدق في ظاهره وباطنه، ويكون لديه طهارة ونقاء في قلبه وسلوكاته.

لكن في زماننا هذا، ومع انتشار أزمات الأخلاق وضعف الإيمان، أصبح الالتزام بالصدق أكثر ضرورة من أي وقت مضى. ضعف الإيمان وضعف التربية ، والاهتمام المفرط بالدنيا كلها عوامل تسهم في تدهور الأخلاق، ومن ثم يُصبح الصدق حاجة ملحة في مجتمعنا.

من المهم أن يتبع المؤمن الصادق ما يرضي الله في كل خطوة يخطوها، سواء في القول أو الفعل أو الاعتقاد. والصدق هو طريق النجاة، فهـو يطهـر القلـب والنفـس ويضيء الحيـاة.

من يحرص على الصدق في صغره، يظل في الكبر أكثر ثباتًا وأملاً في الله. ومعَ بساطة هذه الصفةِ، وإجماعِ الخَلق عليها إلا أننا اليومَ أحوجُ ما نكون إلى التواصِي والالتزام بها

فما أحرانا معشر الآباء والمربين، أن نربي أجيالنا على هذا الخلق العظيم، وعلى بغض الكذب، وأن نكون لهم قدوات حية يرونها بأعينهم!

اللهم إنا نسألك أن تطهر قلوبنا من النفاق، وأعمالنا من الرياء، وألسنتنا من الكذب، وجوارحنا من الخيانة؛ برحمتك يا أرحم الراحمين

## م | المراجـــع

- ١ | كن مع الصادقين: الشيخ د. محمد بن أحمد الدوسري.
- ا فالقاعدة الحادية والعشرون: (يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ ا وَكُونُوا مَعَ الصَّادِقِين) موقع الكلم الطيب.
  - ٣ | كونوا مع الصادقين: عبيد بن عساف الطوياوي.
  - ع | محمد بن عبدالله التميمي كونوا مع الصادقين.
  - ه │ الصدق وأثره في صلاح الفرد والمجتمع محمد حســن داود.
- ر والله لا يخزيك الله أبدًا- محمد مسعد ياقوت موقع صيد الفوائد.